10/10

رورغرسيب ماجستير في الآداب

المنسك المجيمالي والمنتدي وأشره في النق والمنتدي

79485

دَارالعِـلم للِمَلايِّين ستبروت سم ه د

1905

Pit outlier

Test. O.c. 52



الطبعة الأولى يروت ، نوار ١٩٥٢ « أن الشرق يحتاج الى العلم دون الفن ، فالفن عندنا كثير . » هذا ما قاله لي مرة شاب هندي كان طالباً للطب في بيروت وكان الى جانب معارفه الطبية يتقن الرقص والغناء . واني عندما افكر في هـذا القول ارى شدة خطأه بالقياس الى الشرق العربي . قد ينطبق هذا التعميم الى حد ما عـلى الهند والصين وامثالها من بلدان الشرق الاقصى ، العربقة في فنونها ، الاصلة في طابعها ، حيث البواعـة في الفنون اليدوية تبلغ شأواً بعيداً نستدل عليه بهذه التحف والاواني التي يُصدرونها الينا، وحيث نجد من فنون الغناء والرقص الحيلي وآثار التصوير والنقش ما لا تجاريه فنون اوروبا في عصرها الحاضر .

إما نحن ابناء هذا الشرق ، فقد ُجِعِلنا على مفترق طرق وصرنا معبراً الشعوب الدنيا ونهباً موزعاً بينها ،وقد فقدنا الزعامة العلمية الذي كانت للعرب في القرون الوسطى ونكاد ننسى الفنون التي ظهرت عندنا في عصور مختلفة . فاذا نخن اليوم عنس لنا فن الشرق ولا علوم الغرب .

قد يرى بعضهم - كما رأى افلاطون - ان الفن ترف ومتعة يستغنى عنهما وان حاجتنا الى العلوم العملية ، دون الفنون. وفاتهم ان الفن اصيل في النوع الانسائي يتطور دون أن يموت ، ينحط بانحطاط الشعب ويرقى برقيه وهو متمم للعلم كما ان العلم متمم له ، ويدون الاثنين معاً لا تتم ثقافة لأن كليهما للفكر الانسائي ولدان توأمان.

كان العرب في جاهليتهم محدودي البيئة والثقافة فلما عرفوا من الفنون سوى الشعر والحطابة ـ فنون اللسان ـ وكأنهم جهلوا جميع الفنون البدوية سوى حمل

السلاح . ولا ندري اي اثر من ذلك النقص القديم قــد ورثناه من هؤلاء الجدود الاقدمين . لكن الثابت أن أجدادنا الاقربين في ربوع الهلال الخصيب كأن لهم في الفنون المختلفة باع طولى ــ وإن كانت فنونهم اقل تنوعاً من فنون اليونان ــ وقد اشتهر صناع دمشق مجذق عجيب لا يزال منه أثَّر في احفادهم اليوم . كذا ك آثار الفينيقيين والآراميين وغيرهم من جاوذنا الأباعد تشهد ببراعة سكان هذه البلاد في عيو د النشاط

لكننا اليوم في عهد خول . ومسؤوليتنا شاقة فادحة : أن نبعث القديم المنسي ونضيف اليه ما يعوزه من تنوع واتقان وتجديد، وفي الوقت نفسه أن نعمم الثقافة: الفنية وننهض بمستوى الاذواق لنستطيع التمييز بين الرخيص المنحط والرفيع العالمي من الفنون فنصدف عن الافلام الهزيلة وانواع الموسيقي المريضة التي لا تزال تطغى على مجتمعنا وتلاقي فيه الانصار والمعجبين . وحينئذ يضطر رجــال الفن او المنتسبون اليه الى مضاعفة جهودهم لينتجوا غير هذه الانغام التقليدية وغين هــــذه الناذج البالية في اي فن كان .

وليس ادعى الى تحقيق هذه الغاية من دراسة روائع الفن والادبالعالميةوحسن تفهيها والالمام بما يتيسر من انواع النقد الحديث الذي يزداد في العصر الحاضر تشعباً

كانت هذه الدراسة انتبجة لتلك الرغبة في الدرس والتقهم . وهــي لا تعدو كونها دراشة شخصية آثوتُ نشرها عله يكونَ لغيري بهما أنتفاع لا سيا بسين

روز غریب

+ النقد الجالي هـو نقد الفن مبني على اصول الاستاطيقي او علم الجال العني بدرس الاثر الفني من حيث مزاياه الذاتية ومواطن الحسن فيه بقطع النظر عـن البيئة والعصر والتاريخ وعلاقة هذا الاثر بشخصية صاحبه.

وهو يفترض للجال أصولاً أو قواعد تجمعت على العصور واصبح بالامكان استخلاصها من خلال الاقوال المنباينة والمباحث المتضاربة في الموضوع ثم استعالها مقياساً للجمال في الاثر الفني الذي نويد نقده .

وهو يفترض ايضاً ان الجمال هو قوام الفن او صفة لازمة له ، ولذا وجب ان تتوفر في الفن قواعد الجمال التي تبارى في تعديدها وتصنيفها الباحثون ، ويفترض ايضاً ان الفنون الجميلة على اختلافها تشترك في اصول وأحدة اساسية 4 فقد لا يرى الانسان العادي اقل شبه او صلة بين لوحة فنية وقصيدة غنائية او بين قطعة موسيقية وتمثال منحوت . لكن الناقد البصير يستطيع ان يرى الصلات الحقية بين الواع الفن ويتبين اصولاً واحدة في كل منها به

آمامنا آذن افتراضات عدة يصح ان تكون مدار بحثنا في هذه الرسالة . هل الجمال أصول وما هي ? هل الجمال صفة لازمة للفن ? هل بين الفنون الجميلة صلات تجعل لها جميعاً اصولاً واحدة ، بما فيها الشعر والادب ?

فاذا انتهينا من هذه الامجاث امكننا ان نتبين أصول الجال في الشعر وعلاقته

<sup>(</sup>١) «الاستاطيقي» لفظة حديثة تعني علم الوجدان او الفعور؛ وقد ظهرت حين قرر «مير» الالماني تلميذ باومجارتن إن علم الجمال يتصل بالوجدان لا بالمقل.ويعد باومجارتن المؤسس الحديث لهذا الملم .

بالفنون الجميلة ثم مقدار النقد الاستاطيقي الذي وجد عند العرب في تضاعيف كتبهم

وفي الصفحات التالية اتناول هذه الاسئلة بالدرس بصورة مباشرة أو ضمنية بينا احصر القسم الاخير في موضوع النقد الاستاطيقي عند العرب.

#### كيف ندرس الخال؟

كما يذكر كثير من العاماء امكان تحديد الجمال بذكر ايضاً كثير منهم وجود اصول له او مقاييس. ومن هؤلاء الفيلسوف «كنت» الذي يحدد الجال بقوله : « الجميل هو الذي يرضي الجميع بدون سابق فكرة او صورة ذهنية . » ويقول في ص ٨٤ من « نقد الحكم » : « ليس هناك قاعدة محسوسة تحدد بواسطة المقاييس او الصور ما هو الجميل . ومن العبث ان نحاول ايجاد مبدأ ذو في يعطينا بواسطة صور او تصاميم معينة مقياساً عاماً للجهال لأن ما نحاول ايجاده مستحيل ومناقض لذاته. » اكن «كنت » نفسه يقول في مكان آخر : « ان آثار العبقرية هي قواعد غير صادرة عن التقليد لكنها مقاييس حكم المعير » . ^ ويشرح ذلك بما معناه : ان عباقرة الفن ينتجون الآثار الفنية التي تنال اعجاب الجميع ، على غير قاعدة او مثال عباقرة الفن ينتجون الآثار الفنية التي تنال اعجاب الجميع ، على غير قاعدة او مثال يقتفونه . لكن آثارهم هي شبه منائو تهدي طلاب الفن وذوي الموهبة الناشة ، ومثل عليا يتطلعون اليها لتوقظ وتحرك مواهبهم فينظر اليها الطلاب كمصادر وحي، والنقاد كمقاييس للحكم ومجاولون ان يستخرجوا منها اسرار الجال .

هكذا ارسطو في كتاب الشعر استخرج احكامه من أثَّة التراجيديا اليونانية المعتدى بهديهم .

على أن يقينية أرسطو وأمثاله لا تجعل من النقد علماً ولا تنقض قول أميل فاغيه في هذا الباب: « والرأي الراجح أن النقد – كجميع العاوم الانسانية – يرتكز في بعض أصوله على الظن والحدس وهو معرفة ناقصة يتازج فيها العلم بالفن، تعتمد أحياناً على البداهة الفطرية وتفترض وتتخيل، وأخيراً بتحاول الاقتراب من

<sup>(</sup>۱) ص ۱۸۹ ـ ۱۹۲ من Critique of Judgment

العلم دون ان تستطيع بلوغه » ١ .

وقد أشبع هذا الموضوع درساً الباحث الاستاطيقي شارل لآلو ؟ ، فعرض في كتابه « المدخل الى الاستاطيقي » وجهة نظر الانطباعيين الذين ينكرون وجود القواعد وبعتمدون النقد الذاتي لا غير – ومنهم اناطول فرانس وجول لمبتر – وحجبهم في ذلك قوية دامغة اهمها ١٠٠٤) ان كل اثر فني هو نتاج شخصي فريد قائم بذاته ليس له مثيل ، وعلى هذا لا يكن تصنيف الآثار الفنية و لا اخضاعها لقوانين بذاته ليس له مثيل ، وعلى هذا لا يكن تصنيف الآثار الفنية و لا اخضاعها لقوانين لأن لكل منها شخصته واستقلاله . ٢) لكي تستطيع تقدير الاثر الفني يجب ان تحصر فيه انتباهك ولا تلتفت لفت غيره ولا تقامله بصنوه لأن الفن غيور لايسمح لك بالموازنة و لا بالمقايسة . ٣) ان المقاييس التي قد توجد ليست الا احكاماً مستقاة من آثاو فنية سابقة . أما الآثار الجديدة فلا تنطبق عليها تلك الاحكام لانها محتلفة من سابقتها "

ويقول اناظر فرانس بطريقته الساخرة: « ان علم الاستأطبقي لا يستند الى شيء ، بل هو قصر في الهواء . انهم بحاولون بناءه على علم الاخلاق او الاجتاع وليس للاخلاق ولا للاجتاع علم بالمعنى الصحيح . ثم محاولون بناءه على التقاليد واحكام السلف او على الاستحسان العام وهذا ايضاً لا وجود له . أن الرأي العام يقد م بعض آثار الفن على البعض الآخر ، لكن هذا التفضيل لم ينشأ عن استحسان بديهي بل عن احكام خاطئة غير مدروسة . والآثار التي يعجب بها الكل هي التي بنظر فيها احد نظرة الفاحص ؟ .

و في الطرف الآخر خصومهم اليقينيون الذين يعتبدون النقد الموضوعي يخلاف الانطباعيين انصار النقد الذاتي . والتشريع في الفن بدأ عند اليونان منيذ ارسطو الذي وضع للتراجيديا قواعد في ست عشرة فقرة وجعلها قوانين ثابتة

E. Faguet, La Critique (1)

Ch. Lalo, Introduction à l'Esthétique (Paris. 1925) (v)

<sup>(</sup>٣) كتاب اصول الاستاطيقي تأليف: De Witt Parker

Anatole France, La Vie Littéraire (v. 4, Préface V) (t)

كقوانين العلم .

والاستنتاج ..

﴿ وَمَنْلُهُ الْيُقَيِنُيُونَ الْحَدَيْثُونَ الْصَحَابُ الطَّرِيقَةُ الْعَلَمَةِ نَظْيَرُ «تَانِّ Tainet وطريقة بهي الْحَدَية السيكُولُوجية والاجتاعية . فيقول أن الجال والقيح ، الفضيلة والرذيلة ، الما هي مركبات كالسكر وحامض الكبريتيك ، ومهمتنا أن نحلها لا أن نقدرها أو نحكم عليها . واسلوبه في تحليل الآثار الفنية ردها الى ثلاثة عوامل : الجنس والبيئة والعصر .

عَـلَى أَنْ تَايِنْ نَفْسَهُ رَغُمْ تَعْصِبُهُ العَلَمِي وَالْكَارِهِ امْكَانِيةِ الْحَـكُمُ وَالتَّقْدَيْرُ يَعْمَدُ فِي أَحِيَانَ كَثْيَرِةِ الْى اطلاق الاحكام وتصنيف الظواهر الفنية .

من الطريقة العلمية التي تؤعنها تاين واتباعه وقاوموا بها فوضى الانطباعيين الشقت طريقة الاستاطيقي التجربيي الذي يستمد اصوله من علم النفس ومن علم الاجتاع ويعتمد طريقتهما التجربيية . زعمها فغنر الالمافيه Fechner في كتابه «Vorschule der Aesthetic » واتباعها عديدون ولهم فيها اساليب وفنون متنوعة مستمدة من العلم اهمها : الاستفتاء والاستجواب وذلك بالاتصال باكبر عدد يمكن من الناس ، من طبقات اجتاعية محتلفة ، وجمع اجوبتهم وآزائهم واحكامهم فيا بخص الفن والآثار الفنية ، ثم تصنيف هذه النتائج اولاً بالنسبة لعدد الاشخاص من كل طبقة ، ثانياً بالنسبة لمراتب اصحابها الفنية وقيم احكامهم . ومن طرقهم ايضاً الملاحظة والمراقبة – مراقبة اذواق الجاهير في الاشكال الفنية الشائعة وقيم الآثار المعروفة . ومنها المراقبة الذاتية او درس الذات على طريقة علماءالنفس وقيم الآثار المعروفة . ومنها المراقبة الذاتية او درس الذات على طريقة علماءالنفس وتسجيل التأثرات الشخصية امام اثو فني ، او درس الاشخاص وتسجيل العاباتهم بواسطة الملاحظة وباستعمال الآلات الحاصة لذلك . وقد تمكن الباحث الألماني «كوليه» من ايجاد اوبع عشرة طريقة مختلفة للدوش والتجربة الباحث الألماني «كوليه» من ايجاد اوبع عشرة طريقة مختلفة للدوش والتجربة

والطريقة التجريبية تصادف استحساناً قوياً في هذا العصرالعلمي. ومنهم من يزعم الما ستستأثر بمستقبل علم الجمال ١.

<sup>(</sup>١) كتاب « المدخل الى الفلسفة » لأوسولد كولبه ، ترجسة ابى العلاء عقيقي ص ١٣٣ (طبعة ثانية ١٩٤٣)

هنا يجتمع امامنا ثلاث طرق في نقد الفن: الذاتية ( اناطول فرانس وامثاله ) الموضوعية العلمية التاريخية ( تاين واتباعه ) ، التجريبية التحليلية ( فخنر الإلماني ) ، فضلا عن طرق اخرى بسيكولوجية ( كافي كتاب أثل بفر. ، سيكولوجيا الجال) وليس من شك في\ان لكل من اصحاب هذه الطرق آراء شخصية ذات قيمة في الموضوع ، وان جميعهم قصدوا الى غاية واحدة من طرق مختلفة ، فمن الحير ان نتصل بكل منهم اذا تيسر لنا ذلك و نطلع على استنتاجاته بقطع النظر عن السبيل التي سلكها . وقد اصاب « لالو » في قوله ان لكل طريقة محاسنها ومساوئها وان الواحدة تتمم الاخرى، وهو لهذا يرى ان الطريقة المثلى في درس الفن هي درس الفن هي درس الفن هي درس الفن هي ادرس التوفيق بين النقد الذاتي والنقد الموضوعي واستخراج قوانين للحمال نسبية ، مرنة ، التوفيق بين النقد الذاتي والنقد الموضوعي واستخراج قوانين للحمال نسبية ، مرنة ، غير كلية ولا يقينية ، ولكنها عامة وضرورية لمنع القوضى مخ

<sup>(</sup>۲) كلي Universel ويقبني Dogmatique

#### هل للفنون الجميلة مىزات مشتركة ؟

الفن صنّع الانسان ، وهذه اول صفة تميز غاذجه عن الناذج الطبيعية من حيوان ونبات وجماد . وهو على نوعين : الفن النفعي الذي يقصد فيه الى الفائدة المباشرة ، كانواع الحرف من حدادة ونجاوة وصنائع مختلفة ، والفن الجميل الذي يتصف بقيمة ذاتية يقطع النظر عن الفائدة العملية . وقد يصعب التفريق بين النوعين الكنائضرب عليها مثلًا في ما يلى :

لو صنع محترف ملعقة عادية الشكل ليأكل بها فعمله حرفة لا فن جميل، اولاً: لانه نسخ شكلها عن محترف سابق ، ثانياً ؛ لانه صنعها لفائدة عملية . ومختلف عنه من تفنن في شكل الملعقة واجتهد في تجميلها . فهو فنان اولاً لانه اضاف البها شئاً من شخصته ، ثانياً ؛ لائه صرف همه الى حمال الشكل وهذه ناحية غير عملية . فالفنون الجميلة تشترك جميعها في عنصر الابداع الشخص الحر او عنصر الشخصة . واول من اخترع شكل الملعقة كان فناناً لانه ابدع الشكل ، وإذا سيطرت عليه الحاسة الفنية حين العمل فهو فنان بكل معني الكلمة .

وتشترك الفنون الحيلة النصائي تجردها عن الغاية العملية . فالشاعر يخلق الشعر دون غاية واضحة وغايته هي الشعر نفسه ، كما أن الفن هو غاية نفسه بركذلك المصور والموسيقي والنحات ويشد في ذلك فن البناء فهو مقيد بالغاية العملية . لكن القاعدة العامة في الفن الجميل أن صاحبه يجب أن يتمتع باكبر قسط بمكن من الحرية والتجرد وينصرف بكليته الى فنه لأن طغيان العوامل المادية يقيد الفن أو يقضي عليه .

ثَالثاً : تشترك الفنون الحيلة في كونها مبعث رضى وارتباح ومصدر ايجاب شعوري وتأثير كوني شامل ( في قول كنت ) هو مصدر خلودها . وقد تطور الفن على العصور، لكن الآثار الفنية الحالدة ما زالت في كل عصر مصدر اعجاب وتقدر . لماذا ﴿ لأن للفنون الجميلة ميزات مشتركة ثابتة عــلى الزمن وأنتُ تغيرت اشكال الفن وتبدلت مثله العليالد

نستخلص مما مر تحديداً للفن الجميل إفرته اكثرية الآرأء :

الفن تعبير حر ( اي غير مقيد بمثال ) ذو قيمة ذاتية منفصلة عن غايته . وهو ا كمل حسناً من الطبيعة واكتر التصالاً بالنفس لما يثيره من حاسة المشاركة الشعورية،

لانه صنع انسان لآخريد

﴿ فِي كَامَاتُ دُوفَتُ بَارِكُو صُ ٥٣ مِنْ أَصُولُ الْاسْتَاطَيْقِي ﴿ ﴾ « الفن تعبير عن اختبار شعوري » اي مرّ في شعور الفنان « ذي قيمة ذاتية » إلى غير مقيدة بالفائدة العملية في حين وجود هذه ، يجري هــــــذا التعبير « بواسطة محسوسة » اي بواسطة الحواس التي تنقله الى العقل . وهو تعبير «وفيع التركيب» لانه نتيجة مهارة وانقان ودوق رفيع ، «يبهج النفس» اي انه مصدر متعةو ابتهاج، « قابل الاتصال بالنفس » اي قابل التذوق والفهم «وقيمته في هذا التأثير الشعوري و في مَا يُخِلدُه فِي العقل الانساني من مظاهر الحياة وآثارِ العقولُ . ﴾

### الفن والطبيعة

ومنّ وجهة ذاتية الاخلاق والطبائع.

وقد سادت منذ القدم النظرية القائلة ان جمال الفن مشتق من جمال الطبيعة وان الفن تقليد لها ، ولهذا قال الرسطو: «الشعر القصصي و المأساة والكوميديا والشعر الغنائي و انواع الموسيقي ، جميعها اشكال من التقليد » ٢. وينقسم العلماء في نظرهم هذا اقساماً فمنهم من يوى جمال الطبيعة فوق جمال الفن وهم اصحاب مذهبي الحس و الاختباد .

مومنهم الطبيعيون الصوفيون والواقعيون العصريون الذين يرون كل مسافي الطبيعة جميل لأن كل شيء يحيا وكل الطبيعة جميل لأن كل شيء يحيا وكل احياة جميلة » هم ويرى رسكن ان الفنان محظور عليه الانتخاب وان الفن يجب ان ينسخ الطبيعة نسخاً ولا ينتخب ، وهو الذي يزعم ان الجميل في الطبيعة هو النموذج الاكثر حدوثاً او تواتراً.

وهناك الطبيعيون المثاليون – وهم اليونان القدماء واتباعهم الكلاسيكيون من عهد الرنيسانس حتى القرن السابع عشر – الذين لا يرون ان كل ما في الطبيعة جميل بل ان فيها درجات من الجال وعلى الفنان ان ينقل عن الطبيعة الجال المثالي، كما فعل الفنان اليوناني عندما نحت فينوس وأبولون، ورافائيل حين رسم عذارى

<sup>(</sup>١) لفد عرضت النظريات الواردة في القسم الاول من هذا الباب اعتماداً على بحث مطول في كرياب لالو ه المدخل الى الاستاطيقي » ص ٥٠ – ١٥٧ تحت عنوان جال الطبيعة وحجال الفن. ٧ ص ١٤٤٧ من De Poetica



لوحاته الخالدة.

هـؤلاء – على مثال قدمـاء اليونان – يوون الجمال في المخـاوق السوي الممتاز بتناسب الاعضـاء وانسجامها وحسن شكلهـا وصفاء لونها . امـا القبح عندهم فهو الشذوذ والانحراف عن الشائع المألوف ، وهو تشو"ه الاعضاءالقائم في افراطها في الكبر او الصغر او الضعف او غرابة الشكل .

رً على أن الفن الحديث يتحه اتحاهاً مغايراً لكلا المذهبين: الطبيعي والمشالي. ويمن احياناً في الشذوذ والاغراب كرد فعل لما تقدمه من مذاهب، على النحو الذي نواه عند الرمزيين والانطباعيين و « فوق الواقعيين ».

و الباحثون الحديثون مجملون حملات شعواء على الطبيعيين ومن جرى مجراهم في تقليد الطبيعة ، ويزعبون أن الفن ليس تقليداً للطبيعة كما يعتقد الطبيعة بل للجميل فيها كما يرى المثاليون .) بل أن الفن لا يقتصر على تمثيل مثمال الطبيعة بل قد يأخذ منها ما نعد قبيحاً ويسبغ عليه من الفن ما مجعلة . وقد سبقهم الى ذلك ارسطو حين قال : «قد تكون الاشياء قبيحاً في الاصل لكننا نوتاح الى دلك ارسطو حين قال : «قد تكون الاشياء قبيحاً في الاصل لكننا نوتاح الى معاينتها في الفن لانه مجملها . » وفي مكان آخر : «ليس ضرورياً أن يكون الفن كالواقع بل مجدر أن يكون افضل منه . » أ وفي هذين القولين يعدل نظريت في التقليد .

ويتابع خصوم الطبيعيين ردهم قائلين: « لو نقل الفنان جمال الطبيعة بكل ادقة كما هو – دون أن يضيف اليه شيئا من شخصيته – لكان هذا الجمال قبحاً لأن الاصل افضل من النسخة و الحقيقة الجمل من التقليد. ولو نقل مصورو الرنسانس غادجهم بغاية الدقة عن الطبيعة لما كتب لفنهم الحلود لكنهم اضافوا الى الواقع شيئاً من خيالهم . لكنتا ناومهم لأنهم اكتفوا بتصوير الجمال واهماوا تصوير القبح . تحافهم ضيق محدود .

ل → نظرة في الفنون نجد انها لا تنقل الطبيعة . فالموسيقى لا تقلدها لاك الصوات الموسيقى نظام واصوات الطبيعة تشويش واضطراب . والبناء لا يقلد الطبيعة ولغة

De Poetica 1448 b & 1461 (1)



الحظية في دور الذبول لروديه الفريد الفريد الفريد من القبح جمالاً » العالم العا

الشعر غير اللغة العادية . حتى الفنون التي تقلد الطبيعة كالتصوير لا بد لهــــا من الانحراف عن الاصل .

ان الفن الذي ينتخب الجيل في الطبيعة - كما يفعل المثاليون - هو فن ضعيف.
 هكذا الكاتب الرخيص لا يصف الاكبار الحوادث وعظاء الرجال والغوائي بين
 النساء. وهذه امور يستسغها العامة وذوو الاذراق السقيمة ، لانهم لا يفهدون من

النساء. وهذه امور يستسيغها العامة وذوو الاذراق السقيمة ، لانهم لا يفهدون من الجمال الا الطبيعي المألوف. والرجل العادي لا يصفق في المسرح الا للخاتمة السعيدة ، ولا يبيل الا الى الظرفاء من اشخاص القصة ، ولا يستهويه من الموسيقى الا الالحالة

الصافية ، ولا يجذبه في المتحف الاصور النساء الجميلات . بم المصرف ليس الما الجميل الله المحيلة . . . والتصرف ليس فقط من حق الفنان بل من واجبه لكي يسمى فناناً .

و من الفنانين الحديثين (ودين وهو من المولمين بتصوير القبيح في غائيله لاعتقاده أن مناظر القبيح في الفن اشد تأثيراً لأن الحياة الداخلية فيها اشد انعكاساً عملاً في صور الجال. وهو يرى ان لا فبيح في الطبيعة الا ما ليس له ميزة أو ذاتية ، وأن الفن القبيح هو الذي يجاول تخفيف القبح في الطبيعة أو المبالغة في عرض الجال الفن القبيح فن كاذب '.

وبما يقوله لالو في موقف الفن من الطبيعة : « الطبيعة لا تغنى الا بما يخلعه عليها الفن من جمال ». وايضاً : « ليس الفن مرآة الطبيعة بل الطبيعة مرآة الفن » اي أن الفن يكسبها في اعيننا جمالاً ، وجمال الفن هو الذي ينعكس عليها وهي بدون الفن لا جملة ولا قسعة .

ع ومثل ذلك قول آلان: « ليس الرسم الذي يشبه القاعدة بل القاعدة هي التي تشبه الرسم » " اي ان الرسم يكشف من القاعدة لمحات مستترة خفية فكأنه يمحو الاصل ويحل محله لانه افضل منه و لانه يمثل فيه حالة متزنة صادقة قليلًا ما ترى في الاصل.

<sup>(</sup>۲) س ۱ ه\_۲ من Rodin, L'Art

<sup>(</sup>۲) س ۱۳۲ من Introduction à L'Esthétique

Alain, Vingt Lecons sur les beaux Arts ص ع من Alain, Vingt Lecons sur les beaux Arts

م كان الكلاسكيون ينحرفون عن الواقع حان يصورون من الحياة افضلها ويقيدون ألفن بالمالية والموضوعة . لكن تقييدهم أثار الرو منطبقيين فخالفوهم بان وصفوا من الحياة اعاليها واسافلها وصغير الاشياء وحقيرها . لكنهم اغرقوا في نقل العاطفة ، وبالغوا في النزعة الذاتية حتى قام الواقعيون والطبيعيون ينادون بالعود الى الطبيعة والتزام الامانة في نقل الواقع حتى طغت نظريات العلم على الفن بالعود الى الطبيعة والتزام الامانة في نقل الواقع حتى طغت نظريات العلم على الفن في قصصهم و كتاباتهم ، ولم هذا فقد افادوا بان ارجعوا متطرفي الفن الى صوابهم وعلموا الكتاب الصراحة وصارق النظر والاعراض عن مظهم الحياء المتطرف والمالغات المضحكة .

اما الفن الحديث فيشدد على وكنين اولهما الفردية والابداع فيقلل بذلك من اهمية الاصول وقواعد السلف. ثانياً مبدأ الغيوض والايجاء وهو وجه آخر لفردية الفن الحديث ومهالغته في التحرو .

ويتضح لنا ان الفن كان في جميع عصوره ابتعاداً عن الطبيعة يقبل أو يكشر بالنسبة الى مزاج الفنان وميول العصر . فيكون انجرافه إما دقة نظر وبصيرة نافذة تجعله يبرز اشباء لا يراها العاديون من الناس – كما اشار رودين المست في الاصل مالحة في ابراز جزء على حساب غيره – او تنسبق الاجزاء بصورة ليست في الاصل أو تنظيا و ايقاعاً و ائتلافاً مختلف عن الواقع . وقد يكون هذا الانجراف اغرابا مستمداً من بعض النظريات العلمية كما نرى في مذهب « فوق الواقعية » العصري . مستمداً من بعض النظريات العلمية كما نرى في مذهب « فوق الواقعية » العصري . وليس موضوع الكذب الفني جديداً فقد محته ارسطو حين قال : « لقد علمنا هومعروس الكذب يصورة لائقة . . . ومع هذا لا يجوز أن تتألف القصة مسن

حوادث غير قابلة الوقوع . والمستحيل القابل الوقوع افضل من المكن الذي

<sup>(</sup>۱) ص ۳۰ ـ ۳٦ من Rodin, l'Art

لا نقنع. هويتابع قائلا: « يصف الشاعر الاشياء كما هي او كما يجب ان تكون و لا ينتظر منه التدقيق العلمي المطلوب في السياسة. وإذا اخطأ الشاعر في قوة التعبير فخطأه فني اما إذا اخطأ لجهله مسألة طبيعية أو طبية الفلالوم عليه لأن المطلوب منه هو التعبير الفني لا التدقيق العلمي . على أن المستحيلات في وصف الشاعر تعد أغلاطاً الا إذا رفعت قيمة الفن الشعري. مثلا مطاردة هكتور الرائعة (في الإلياذة) تعد من رفيع الفن مع إنها مستبعدة الوقوع » . ٢.

كان عمرو بن كاثوم يقول :

ملأنا البرحتي ضاق عنـــا وماء البحر نمـــــالأه سفينا !

الشاعر و طبيعة قومه وبيئته الحربية المبنية على المفاخرة والمنافرة فنشعر حين نقرأه بان الشاعر اخلص لشعوره، يحس بما يقول وان خالف الواقع، بينا نحن نستنكر

من شاعر اليوم أن يقول مثل هذا القول .

م اما ان فقدت القرائل فيبقى لنا مقياس ارسطو: « ان المستحيلات تعد أغلاطا الا اذا رفعت قيمة الفن الشعري ». وعلى الذوق ان يفرق بين كذب محمود وآخر سقيم وبين مبالغة مستحسنة واخرى تافهة او من صنف الممكن الذي لا يقنع، كما في قول احدهم:

امر" بالحجر القاسي فألثمه الحجرا

فهنا مبالغة من نوع المكن الذي لا يقنع لما يتضمنه من أدعاء مردود وتعليل بعيد متكلف. لكننا نقبل قول بشار :

ان في بردي جسما ناحلا لو تو كأت عليه لانهدم

مع محالفته للواقع، لأنه مبالغة مقبولة تناسب موقف استعطاف . وقد نجد في القول نكتة حسنة اذا ما ذكرنا ضخامة بشار.

<sup>(</sup>۲) ص ۱٤٦٠ ــ ۱٤٦١ من De Poetica

اذن للفن ان يبتعد عن الواقع لأن ذلك شرط فيه.وله ان يغلواذا شاء. لكن النطرف لا يحمد الا في مواقف قليلة لا يستطيع الحكم فيها الا الذوق الرفيع ولا يجيدها الا القلائل الذين بلغوا ذروة النضج الفني.

#### علامات الجمال

يختلف الباحثون في تحديد الحمال اختلافاً غير قليل . لكننا بلاحظ من خلال اختلافاتهم خطة يكادون يتفقون على انتهاجها . ذلك انهم يقولون في تحديد الجمال بشيء ويستدر كونه عا مخالفه . نرى مثلًا هذا التحديد يتردد عند كثيرين منهم : « الحمال هو الوحدة مع التنويع ١ » . فهم يقرّون مبدأ المحدة لكنهم مخافون اطلاق الحكم فيحترسون عا مخالفه حين يضفون اليه التنويع . والتنويع يؤتى به في زعمهم دفعاً للملل او منعاً للنغمة الواحدة الفاترة .

مثل هذا قول توفيق الحكيم في وصف الفن: « جمع اشياء متشاب قد لاكل التشابه ، مختلفة لاكل الاختسلاف » ٢ . ويجري العقاد على هذه الحطة حين يصف الجمال بانه الحربة لكنه « ليس بالحربة التي لا عازجها نظام ولا يحيط ما قانون » « هو الحربة المنظومة أو التي تظهر من بين قيود الضرورات » . ٣ حربة مع قيود . . « هو الحربة المنظومة أو التي تظهر من بين قيود الضرورات » . ٣ حربة مع قيود . .

مَن وجود الوحدة الانسجام لكنه ، في رأي الباحثين، ليس الانسجام المطلق . إن في جمع الحطوط المتوازية جمالاً لما فيها من توافق ولكن – رغم هذا – يستحسن التنويع بان تكون هذه الحطوط مختلفة الطول او ان يتخللها خطوط تدعى انتقالية أي شعبهة بها لا مثلها قاماً .

و ارسطو منذ القِدَم ، زع ان الفن تقليد ( تقليد الطبيعة ) لكنه احتوس بقوله : « ليس تقليدًا صرفًا بل يجوز ان يكون افضل من الواقع » . وزعم

 <sup>(</sup>١) تجدید لیبنتر - کوزان - متشسن - دوفت پارکر .

<sup>(</sup>٢) تحت شمس الفكر ص ٨٨ .

<sup>(</sup>٣) مراجعات في الآداب والفنون للفقاد ص ٦٧ ( المطبعة العصرية ، مصر )

«آلان » ان الفن والجال سكون لكنه استدرك يقوله انـه سكون حي وليس جموداً .

ومن النقاد من حدوا الجمال لا يشكله الظام بل بأثره في النفس ، تحديداً داتياً غير موضوعي . فقالت اثل بفر في دلك: فد تحتلف اسكال الجمال واساليبه لكن له في النفس اثراً واحداً 'يعرف به: نشاط هادى، او هدو، نشيط ، فجمعت بين نقيضين واحتوست بالحكم الثاني من اطلاق الحكم الاول . ومن هذه الفئة الثانية الفيلسوف الالماني «كنت» ، وهو يوى تحديد الحال بواسطة اثره في النفس ، منكراً ان تكون هناك قاعدة محسوسة تحدد بواسطة المقاييس ما هو النفس ، منكراً ان تكون هناك قاعدة محسوسة تحدد بواسطة المقاييس ما هو الجميل . « فالجميل هو الذي يوضى الجميع من غير قاعدة » ٢ . لكنه يستدوك الجميل . « فالجميل هو الذي يوضى الجميع من غير قاعدة » ٢ . لكنه يستدوك قوله في مكان آخر : « ان آثار العبقرية او الفن هي قواعد غير صادرة عن التقليد لكنها مقاييس حكم للغير» ٣ .

هكذا يقول «كنت » بأمكانية الحكم استناداً ألى الآثار الفنية رغم انه ينكر وجود مقاييس للحال .

لم هذا التناقض في القول ? لم هل انه في الحقيقة تناقض ? أليست ابجـــات الجلال ، كغيرها من الابجان الفلسفية ، رجراجة غير مستقرة ، عامة تقول بالمبدأ دون النفاصل وثوسل حكماً ثم تخاف من اطلاقه فتقيده بما يشبه عكسه ،?

ان تحديد الفلاسفة والباحثين للجال لا يزال لوناً من الوان الظن والتخمين . ر ذلك لانهم يعترفون بشخصة الجال وبان لكل فنان حق الابداع . بل بان الابداع واجب وضرورة فأنى لهم ان يقيدوا الفن مجدود والفنان بقيود ؛ ومع هذا فهنا ايضاً يناقضون ذواتهم ويزعمون ان الفن حر وليس حراً ، وإنه ذو قبود وليست بقود ، وأن للجالم مباعض ولكن ليس من الضروري أن يتقيد بها ./

هناك اصول وعلامات فارقة نتبينها في آثــــار الفن ومظاهر الجمال ولكن

Puffer, E. « Psychology of Beauty » •1 = (1)

<sup>(</sup>۲) من ۸۶ و ۱۹۲ من Kant's Critique of Judgment

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ١٨٩ .

هذا لا يعني النانجد في كل جيل هذه الميزات عينها . بل قد نحد بعضها أو لا نحد

هذا العض و فيد ميزات حديدة الا عهد لنا عملها .

لان مصدري الجمال – الطبيعة والفنان – هما في خلق مستمر . والعبقرية لا تفتأ تتجلى لنا في اشكال متجددة ، وهذا التجدد هو قوام حياتها وسر وجودها .

ونحن في عرضنا لمباديء الجال نستند الى ما لاحظه النقاد ذوو البصر النافذ في آثار العباقرة ونماذج الطبيعة من علامات تتردد في اشكال مختلفة او متشابهة ، مسع العلم انها لا تؤلف دامًا سر الجال .

#### الوحدة مع النوبع

و أولى هذه العلامات في الشيء الجميل صفة واسعة المدلول مرنة التعبير يدعونها « الوحدة » . و الوحدة عند الفلاسفة صفة الكال أو اكتال الذات و وحدانيتها .. صفة الواحد الأكمل أي الله وهم أذا قالوا إن الجال وحدة فلأن الوحدة صفة الله كما أن الجال من صفاته . فالجال - في قول هجل مثلًا - مظهر الله معسلي الارض ، و الوحدة صفة الجال ، و الجال هو الله . ا

اما الفنائون فليسوا افل توسعاً في معنى الوحدة . انهيت عندهم جميع أبواع الترابط: تماسك الأجراء وارتباطها مجيث يؤلف الاثر الفني سلسلة متصلة الحلقات او خبوطاً مرتبطة بعقدة رئيسة فيسلم من النوافل والطفيليات وكل ما لا يعزز الموضوع الرئيسي .

الوحدة احد الاوكان التي وضعها ارسطو للتراجيديا ( وحدة الزمان و المسكان والعمل) وتقوم اهميتها في انه منها تتفرع بلقي اركان الجال: الانسجام او تلاؤم الاجزاء - التناسب – التوازن – التطور والتدرج – التقويسة والتسركز – الترسع والتكرار.

« الوحدة لازمة لسهولة الفهم . والجمال التيام بتوقف على تكيف الشيء وفقاً لما تتطلبه الحواس والانتباء وقوى العقل التحليلية . والعقل يتطلب نظرة مجملة

Puffer E. Psychology of Beauty من ۲۶ من (۱)

شَاملة مو َّحدة لأن التشويش يزعجه ويتعبه » ١.

« لكن مبدأ الوحدة يتعلق أيضاً بالشعور الذي يرتاح الى الوحدة ويستمتع بها ويجد لذة في المقابلة والتناظر أو تكرار الصورة » ٢ .

والوحدة من ابرز صفات الشعر الحديث الذي يتميز بقصر النفس والايجاز. فترى هناك بضعة ابيات تؤلف قطعة شعرية مرتبطة اجزاؤها ارتباطاً محكما مجيوط

دقيقة 4 والها يوبطها فكرة موحدة تسيطر على مجموع الابيات وتتوزع بالحاح في كل بيت بصورة غير مباشرة . وكثيراً ما يطغى على المجموع بيت قوي تتجمع فيه الفكرة و تتلفو . . . في هذا بعن على المجموع بيت قوي تتجمع فيه الفكرة و تتلفو . . . في هذا بعن على المجموع بيت قوي تتجمع فيه

• الفكرة وتتباور. وفي هذا يبرز عمر ابو ريشه بين شعرائنا الحديثين ، فاشعاره تنعقد ابياتاً محبوكة متراصة المعاني موحدة الفكرة، وهذه غالباً ما نراها تتجمع في البيت

الاخير .خذ مثلًا مقطوعة «طلل »فأنها تنتهي بصورة مفردة تتجمع فيهاقوة الوصف: ( هنا ينفضُ الوهمُ أشباحه وينتحر الموت من يأسه !!

و في « المرأة والتمثال » يدور الشاعر حول فكرته الواحدة التي يوسلها بيتاً بل كلمة صاعقة الشد دريا من روائع المتنبي :

اخشى قوت ورواي إن تنغيري . . . فتحجري ! !

وهكذا يعظم الشبه بين الشَّعز الحَديث القصير المدى والاقصوصة الحديث. الكثيرة الشيوع التي تتميز بامجازها واحتماكها ووهمة تأثيرها ٣.

ولنفصُّلُ آهم انواع الوحدة :

#### - توافق الاجزاء

<sup>(</sup>۱) و (۲) ص ۸۰ وما بعدها De Witt Parker, Principles of Aesthetics (۳) مما يسهل الوحدة في الادب تحديد الموضوع وحصره في دائرة ضيقة يتاح فيها للكانب تقضي الممنى واستيفاؤه حتى لا يبقى فيه بقية .

والبهاه . وهي التي تتوافق بحيث لا يجتمع فيها القوي والضعيف والغث والسمين. والمعاني المتضادة ايضاً تتآلف لانها تتداعى في الذهن ، فالسواد يستحضر البياض ، والسماء الارض ، والنور الظلام .

وتوافق الاجزاء في الطبيعة حيث تأتلف الالوان و الاسكال في الحيوان والنبات. فجسم المرأة تنا لفخطوطه لانها في مجموعها اميل الى الاستدارة و الانعطاف ، بعكس الرجل الذي تميل خطوط جسمه الى الاستقامة وتكوين الزوايا. وها ان شكل الجسم الانسافي عمو ما مغزلي الشكل يبدأ عريضاً عند الكتفين تم يستدق عند السافين فشكل الوجه الذي يوافقه هو المغزلي او البيضي ، الذي ينفرج عند الجبهة ويستدق عند الذقن . وبالعكس يستهجن الوجه الضيق الجبهة والوجه المربع او المروس او المستطيل او الشديد الاستدارة لهدم اتفاقه مع شكل الجسم المالوف . ويلاحظ ان الزي الفارسي الذي افتبسه العرب في العصر العباسي تسود فيه الحطوط المنجرفة المستديرة ، من العهامة والصدرة الى السروال والحقين ، فهو الشبه بزي النساء ولا يأتلف مع تقاطيع جسم الرجل . وبعكسه الزي البدوي الذي تتعلب فيه الحطوط المستقيمة في الكوفية والقنباز والنعل والعباءة السابعة المسترسلة . وأشد منه تلاؤماً مع شكل جسم الرجل الزي الافرنجي الحديث ، سوى ان البعض يستهجنون فيه وحدة الحطوط على غير تنويع "ويفضاون عليه ، من الناحية الاستاطيقية ، الازياء وحدة الحطوط الانتقالية . الناقية ذات الحطوط الانتقالية .

#### ۲ \_ التناسب

هو أتباع قانون المناسبة في الحجوم والمسافات، وهذا يعني تنويع المسافات بين الاجزاء وتنويع حجوم هذه الاجزاء مجيث تتوافق من غير أن تشكروهي نفسها بصورة مملة.

كان اساس التناسب البنائي عند اليونان استعال المستطيل بدل المربع ( لانه اكثر تنوعاً ) بنسبة ٢ الى ٣ في الجوانب . وقاعدة المستطيل اليوناني اصبحت فيا بعد قانون الهندسة في البناء والاثبات وهي ما يسمونه اليوم بالنسبة الذهبيسية

( ۸ : ۱۳ او ۱۳ <u>۱۳ )</u>

والتناسب في الجسم الانساني هو التنوع في المسافات والحجوم بين اجزائه. بصورة يستحسنها النظر. فجميعها مستطيلات تتكرر في حجوم ونسب مختلفة. فشكل الرأس مثلًا يكرن شكل الجسم المستطيل ولكن بصورة مصغرة فإن زاد حجمة على المألوف او نقص كان ذلك عيباً وتشوهاً. ويلاحظ ان جسم الرجل المبل الى التناسب في أجزائه من جسم المرأة الذي يظهر تكيفه طبقاً لحاجات الإمومة في الحوض وقصر السافين.

وقد روعي مبدأ التناسب في المؤشحات حيث تتنوع حجوم الاجزاء بتنوع الاززان ، بخلاف القصدة التي تتكرر فيها الاجزاء موحدة القياس . ولهذا كانت القصدة العربية قصيرة الحجم منوعة المواضيع ، دفعاً للملل الذي ينشأ من وحدة القافية ووحدة الوزن . ا

والتناسب في الانشاء والخطاب هو التناسب بين المقدمة وجسم المقال وَخاتمته ، فلا نطيل المقدمة او الحاتمة في انشاء موجز بل نجيلها متناسبتين مع الجسم. والتناسب يستدعي ايضاً ان نفي كل جزء من الموضوع حقه من البحث و نعالج كل نقطة بالنسبة لأهميتها ، فلا نطيل في جزء قليل الأهمية ولا نقتض في ما يستدعي الشرح والاطناب ، بل نوجز حيث كان يجب الإيجاز و نطنب حيث مجسن الاطناب.

#### ٣ - التوازيد

هو تعادل القوى وتقابل شيئين مجت يتنازعان انتباه الناظر أو السامع مجقدار واحد. التوازن هو الراحة ، هو تجمع الأجراء جول مركز وترتيبها بصورة تجعل الحد الحانيين معادلا الآخر في الحانية.

وفي النوازن في الشعر حيث يتقابل الضرب والعروض وتتقابل بينهما التفاعيل، وفي النثر حيث تزدوج الجل.وهو مألوف عند العرب وقد شاع حـــــــى الاسراف في بعض عصور اللغة . ومن الكلام المتوازن: «كالتفاح بين شجر الوعر كذلك حبيبي

بين البنين » . « لا تضربك الشمس في النهار ولا القمر في الليل » . « هل يستوي الاعمى والبصير ام هل تستوي الظلمات والنور ؟ »

والتوازن في التصوير حين يعادل المصوّر بين جزئي لوحته فلا يملّ جانباً ويترك مقابله فارغاً . وهذا لا يعني ان يقسمها الى جزئين متساويين بل الافضل تنويــــع حجم الجزئين مع تقابلها .

ومن انواع التوازن التناظر، وهو تقابل الاجزاء المتساوية في الحجم والشكل. نواه ماثلًا في الطبيعة ، في اوراق الاشجار ، وفي الازهار تناظر شعاعي كما في نجسم البحر . ويظهر التناظر الجانبي بصورة كاملة في اجسام الحيوانات والانسان ف نوى النصف الجانبي الإيسر . ونوى بعض الحيوانات النصف الجانبي الإيسر . ونوى بعض الحيوانات اذا بتر احد اعضائها مال نظيره الى التفسخ والزوال مراعاة لمبدأ التناظر .

ذلك لان التوازن لازم في الطبيعة كما في الفن ؛ لازم لراحة الشيء واستقرار وضعه وراحة الناظر الله . لان الاخلال بالتوازن تقلقل واضطراب ، ولهذا نرى « آلان » يحدد الجال بقوله انه الهدوء والانضاط حتى في مواقف العنف والهياج: والفن يعبر عن القوة بواسطة الساكن ... والنحت يزيد في حمال الاصل لانه عمثل فترات السكون في الانسان وهي حالات الجال » ١ .

ان اضطراب الاعصاب وعدم النوازن دليل الضعف والمرض. وهياج الاهواء كالعضب والحسد والحقد والحوف والولة والشوق المذيب ، كل هذه اعداء الجمال لأنها تترك في الوجه والجسم آثار القلق واختلال النوازخ وتشوه محاسنها. والجسم الجميل حقاً هو المتزن الحركات ، والم شاقة سهولة في الحركة اساسها النوازن واعتدال الشكل . والوجه الجميل هو الهاديء المنبسط الاسارير الذي تنعكس فيه نفس صافية متزنة لا تؤثر في هدوئها اعاصر الحياة .

لهذا يندر الجمال عند الشعوب الفطرية المتوحشة لاتصافها بانطلاق الغرائز وبريحاثر

<sup>(</sup>١) س ٢-١٧ من Système des beaux arts أما هياج العواصف والسيول والظواهر الطبيعية وضجيج المعارك والجيوش وكل ما يشر الرهبة فذلك من صور الجلال Sublime . وتمن كتموا في الجلال : هــوغ بلير ، بورك ، برادلي ، كنت . Bradley, Kant

عند الشعوب العربقة بالتمدن الموصوفة بالانضباط . ومن هنا كانت الثقافة أحـــد مصادر الجال .

#### ٤ – التدريج والنطور

ويدخل في التنويع لانه تطور الإجزاء من ضعيف الى اقوى ، من دقمة الى كثافة ، ومن ضيق الى اتساع ، ومن وثير الى اشد تأثيراً . وهو ايضاً من انواع



# مسجد الصخرة في القدس مثال دائع للتواذن أو تقابل الاجزاء

الوحدة والترابط ، نواه في الطبيعة في خطوط الجسم النسائي التي تسير متدرجة من حجم الى آخر ، وكل عضو يدق تدريجاً ويرتفع أو يبط تدريجاً بفضل انحراف الحطوط . ونواه في التصوير حيث تتدحرج الالوان فتوماً وصفاة ، وفي القطع الموسقة حيث تتدرج الاصوات صعوداً وهيوطاً ( mélodie ) ، وفي النثر المستاذ بحسن الانتقال ، وفي الشعر والحطب والمسرحيات والقصصحيث تتدرج المؤثرات

والجوادث فتبدأ هادئة ثم تتعقد وتتأزم حتى تنجل بخاتمة قوية. وهذا التدرج اساس كل تأليف وبناء فني .

#### ه – الشكرار

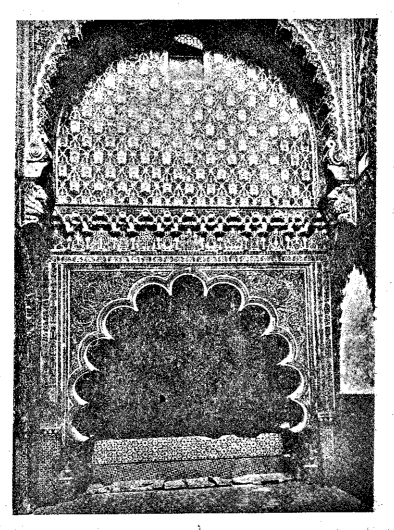
وهو مما يقوي الوحدة والتمركز . ويظهر في نناوب الحركة والسكون أو تكرر الشيء على ابعاد متساوية . وفي ترديد لفظ واحد او معنى واحد وهو التوجيع : ترجيع البداية في النهاية ، ترجيع القرار في الغناء ، رد العجز على الصدر في الشعر ، ترجيع النوتة الواحدة في الموسيقي والعود المتواتو الى شيء بعينه . والتكرار كثير الشيوع في الفن وقلما نجد اثراً فنياً لا تتكرر فيه اجزاء متقاوبة أو متباعدة .

ومنه الترصع المتسق Rythme ويعني في الاستاطيقي « التكرر الموزون لوضع أو مركز قوة في حركات الرقص أو أصوات الموسيقي او تفاعل الشعر » ١ فهو تناظر زمني يقابله في الطسعة توقف الحركة المام حاجز ثم استثنافها ، وجماله قائم في لذة الانتظار لما نستىق حدوثه . وهو في الطبيعة كثير الشيوع يظهر « في حركة القلب انقباضاً وانبساطا، وسير الدبلبات تقلصاً وتمدداً، وحركة الامواج مداً وجزراً، وتناوب اللمل والنهار، وتعافب الفصول حراً ويوداً، وفي ضربة الحطاب انقضاضاً فارتداداً، وضربة السوط والمجذاف. وهو قانون الحركة والشغل وقانون الحركة والشغل وقانون الحياة : انبساط وانقياض ، شهرق وزفير، نوم وسهر . ذلك لان كل جسم يعتاج الحي فترة الراحة بين حركة ن ، والحركة الدائمة غير ممكنة » ٢ .

والترجيع المتسق شديد الشيوع في الموسيقي حيث تتكرر اصوات طويلة مترددة بين القصيرة ونبرات قوية بارزة بين اخرى خافتة ، وفي الشعر حيث تتكرن النفاعيل البارزة الطويلة المقاطع بين اخرى قصيرة المقاطع. والترجيع المتسق الساس الحركة في الفنون الشكلية يظهر في تماوج الحطوط والتفافها المنتظم

Puffer, E. Psychology of Beauty ص ۱۹۷ ص (۱۱)

Essai sur le sentiment esthétique . ۱۱۰ - ۱۱۱ (۲)



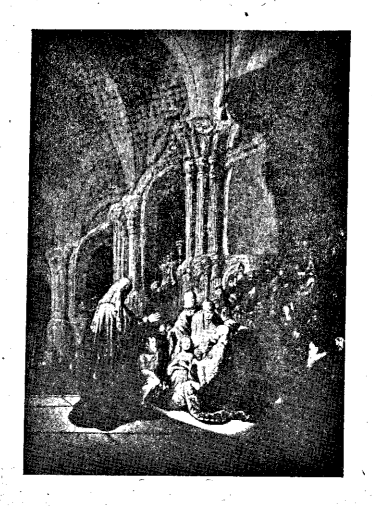
الممراب في مسجد فرطيد مثال من الانساق او ترجيـــع الحطوط والاشكال بصورة منتظمة مريحة للنظر

وتكررها المتسق بشكل يربح النظر ويشير الى الجركة والحياة.

كل ما مر بنا من علامات الجمال بدخل في باب الوحدة، ولا نخطي، إذا قلنا ان بين الانواع التي ذكرناها ما يعد في باب الوحدة والتنويع في آن واحد فالتنويع في التناسب حين تتكرر الاشكال بجوم محتلقة، والتنويع في التوافق حين تتلام الاشكال والالوات والاجزاء دون ان تتائل، والتنويع في التواون حين يتقابل شئان دون ان يتساويا، والتنويع في ألحركة المندقة او الترجيع المتسق حين تتكرر الخطوط متساوية في طولها او متدرجة ويفصل بينها ما يخالفها. ومن هنا نوى كيف يؤلف التنويع حزءاً من الوحدة ويدخل في أحول الجمال. فالضرب على وتيرة و احدة مستهجن لانه متعد على ،ولذا نجد عبارات القول تتنوع بين طويلة وقصيرة ، خبرية و انشائية ، و الالفاظ بين جزلة و رقيقة ، و الفقرات بين لموجزة ومطولة ، كما تتنوع الالوان و الخطوط و الحركات و الاصوات و الحروف و فواتح و مطولة ، كما تتنوع الالوان و الخطوط و الحركات و الاصوات و الحروف و فواتح

ومن هنا نوى بالذا يعرفون الجال بقولهم « سكون حير» أو « هدوء نشط » أو « ما يثير النشاط الهاديء » لأن الجمود التام هو الفراغ والعدم أو النوم المغناطيسي المصطنع الذي لا يوافقه أحساس ولا متعة . والنشاط الهائم غير جميل لانه أزعاج الصاحبه ومعاينه . كذلك الجال محربة مع قبود لان الحربة المطلقة هي الفوضي والتهور . وهكذا يكون الجال سكوناً يوافقه نشاط ، وحربة ترافقها حدود أي وحدة مع تنويع .

ومن وجوه التنويع على غير اخلال بالوحدة مبدأ التقوية وهو ابراز الحدد الاجزاء اكثر من الاجزاء الاخرى شرط انفاقه او تلاؤمه مع المجموع . فالتقوية في اللوحة الفنية تجمع اجزاء ثانوية حول مركز رئيسي او بروز النور في مكان اكثر مما في الآخر . والتقوية في المسرحة تظهر في الابطال والاسخاص البارزين وفي الازمات والمواقف البارزة التي يتجمع فيها التأثير . كذلك في القصائد يحلق الشاعر في بغض الاجزاء ويوانيه الالهام فيأتي بالشعر الصافي . ولكل اثر فني مركز لتجمع فيه القوة ويلفت النظر، ففي البناء وفي التطريز تتجمع الجاذبية حول المركز لتجمع فيه القوة ويلفت النظر، ففي البناء وفي التطريز تتجمع الجاذبية حول المركز



لوم: لرامبراندت يظهر فيها شدّة النضاد بين النور وانظل

وفي الاطراف، وبعنهما فراغ يمثل فترة الراحة . وذلك لان النظر اول ما يتجه الى المركز فيطيل الوقوف عليه ثم يرتاح قليلاً قبل ان يتجه الى الاطراف وله ذا كانت الزركشة المفرطة التي لا يتخللها فراغات مزعجة للنظر ضعيفة الفن. وعليه يعبون في الفن العربي افراطه في الزركشة .

والتمركز او التقوية وسيلة راحة وتنويع بشرط ان لا نفرط في ابراز شيء على حساب غيره . فلو جعل البناء واجهة البناية من الرخام وامعن في تجميلت واهمل باقي الاجراء اهمالاً سيئاً فقد اساء الى الوجدة وخالف الذوق . والامرنفسه يصدق عدلى الشاعر الذي يبدع في مطلع القصيدة ويهبط في باقي البياتها .

ومن أنواع التقوية التضاد لان « الضد يظهر حسنه الضد » وهو التضاد بين النور والظل في التصوير . وبين شخصيات روائية كما بين لورل وهي اردي ، عطيل ودسدمونه ، فاوست ومرغريت . وبين لون الاساس والوان الموضوع في الصورة، بان يكون الاول زاهياً والثانية قاتمة او بالعكس . ومن انواعها التكرار \_ كما مر" \_ وهو إلحاح الفنان في ابواز جزء او عبارة بتكراره والرجوع اليه .

ومبدأ التقوية كثير الشوع عند المصورين الانطباعيين الذين يبالغون في إبراز الميزات الجوية في الطبيعة اي النور واللون ، بينا الحديثون منهم يبالغون في إبراز المعاني التي وراء الاشكال فيبعثون في الجوامد دلائل الحياة ويصورون الازهار ضاحكة ، باكبة ، متألمة ، مرحة أو مفكرة .

وقد يضيق بنا المقام لو اردنا تعداد جميع ما يمكن ذكره من علامات الجال او ما يسمونه بالوسائل الاستاطيقية فهناك من يجعلون اهمية كبرى لطريقة استعال الحطوط في الآثار الفنية ، فيقول بعضهم أن الحط المنحوف هو خط الجال وانه آجل من المستقيم لانه يوافق حركة العين المستديرة ولانه اكثر قابلية للتنوع وهو يبهج النظر بتموجه والتفافه . لكن مسألة الحطوط مختلف فيها . كذلك مختلفون في موضوع موافقات الالوان والاصوات ومعانيها. ويرى «بورك» الباحث الانكليزي ان صفات الجال هي دقة الحطوط والاجزاء ولطفها واستدارتها وتدوج حجمها

ونعومة ملمسها وقد بني رأيه هذا على ميزات الحال النسائي ١ .

نقف هنا في تعداد الميزات المحسوسة للجمال ــ وهي طريقة الفنانين ــ على ان نحده في الفصل النالي من زاوية الفلاسفة والسيكولوجيين .

The Works of Edmund Burke, vol. I (N.Y. Harper &ن ۷۷\_۷ (۱)

Bros. 1860)



## تعريف الجمال عند الفلاسفة والسيكولوجيين

الجال عند الملاطون هو الصلاح والفضاة ، وهو كذلك عند الهوطين وتولستوي. وهو الكال عند المثالين الذين يجعلون للجال مقياسا او مثلاً اعسلى من الكال الحلقي او الحسي . ويود خصومهم قائلين : نحن مع تسليمنا بان في الصلاح جمالا وبان الجال الحلقي لا يقل حسناً عن الجال الحسي ان لم يفقه ، لا نستطيع الاقرار بصحة هذا التعريف او لا لأن الناس في كل مكان وزمان قد اختلفوا حول تحديد الصلاح المطلق وعجزوا عن ان يضعوا مثلا اعلى للكال . فالمثل الاعلى للاخلاق يختلف باختلاف البيئات والعصور . وكذلك المثل الاعلى للجال الطبيعي . فقل نوى في بعض الوجوه غاية الفتنة دون ان نوى فيها اتفاقا مع المثل الاعلى المتعارف للجال . ثانياً لأن من القبح الطبيعي ما يصبح في الفن مصدر جمال ومن القبح الحالي ما يكون مادة حسة الفن كما نجد في القن مصدر جمال ومن القبح الحالي ما يكون مادة حسة المفن كما نجد في القصص والمسرحات الواقعية الاسلوب . فالسر في كمال الاخراج لا في كمال المادة . ونظرية توحيد الجمال والصلاح اصبحت اليوم مردودة ومثلها نظرية المثل الاعلى للجمال الحسي .

يحدد «كنت » الجمال على النحو التالي: «هو ما يوضي الجميع بدون سابق تصميم او قاعدة يقاس عليها »، « وهو شكل غائبة الشيء بدون ان تتمثل فيه غاية ما ١. » وهو وسيلة الاتفاق بين العقل والحس او بين الخيال والادراك، اتفاقاً حراً ذاتياً كأغيا العقل يجد في الجميل ضالته المنشوذة دون ان تكون فيه صورة

سابقة لماهية الجمال . والجميل - مع كونه محسوساً - عثل للعقبل صورة الكتال ،صورة مثالبة تملأ فراغه وتروي تعطشه الى صور الكالواللانهاية المحسوسة . الماذا ? لانه رغم كونه صورة محسوسة ، يتميز بصفات الصور العقلبة المجردة ، اي ان الحكم فيه شامل كوني ينطبق على الجميع ، خالص لانه بوتكز على الصورة دون الحكم فيه شامل كوني ينطبق على الجميع ، خالص لانه بوتكز على الصورة دون ان يشترط وجودها الفعلي ، حر لانه مجرد من فكرة المنفعة او الفائدة العملية وحر مجرد من قاعدة يقاس عليها ، والجميل وحده في عالم الحس يقوم بهذا الدور ازاء العقل فهو جسر بين العقل والحس ا .

ويزيد شار معززاً قول « كنت »: ان الجيل لا يرتبط بصورة أو قاعـدة أو مثل أعلى يجب بلوغه بل هو حر تام الحرية ومعاين الجال أيضاً حر بمعنى أنه لايطلب الوجود الفعلى للشيء الجميل لكي يتاح له أمتلاكه ٢.

اولاً – حرية الجال من قاعدة سابقة يقاس عليها . ثانياً – حريته من الغاية العملية أو النفعية .

نلاحظ في تحديدات كنت وشار الامور التالية :

ثَالِثاً \_ الحكم فيه شامل كوني ينطبق على الجميع .

رابعاً ــ انه صورة اتفاق بين العقل والحسّ او بين ما 'يتخيل وما 'يري .

اما حرية الجال من قاعدة سابقة فأمر غير مختلف عليه كما بينا في مطلع هذا البحث. وبينا بميل «كنت» في بعض امجائه الى تقييد الجمال بالقاعدة الاخلاقية نرى المذاهب التحريرية تنكر عليه كل قيد. وهو موضوع سنعود البه في مجث وظائف الفن".

وحرية الجمال من الغـاية العملية تقابل مـا يسمونه مبدأ الفن للفن ويكاد أيجمع عليه الباحثون كما سنبينه في مكان آخر " فالفن مقصود لذاته ولهذا شبهوه باللعب لانه كاللعب مجردعن الغاية ولا نستثني منه الافن البناء الذي يرتبط بالفائدة

<sup>(</sup>۱) الشرح لأثل بيفر ص ٤٠ ــ ٤١ من Psychology of Beauty

<sup>(</sup>٢) س ٤١ــ ٤٥ من المصدر السابق .

<sup>(</sup>٣) قصل ﴿ وظائف الفن ۽ .

العملية . لكن حرية الفن تعني ان لايطغى على الفنان اية فكرة نفعية في حين العمل بل عليه ان ينصرف الى فنه ويستفرق فيه حتى ينسى كل ما عداه حتى نفسه . وهذا المبدأ مع انطباقه على الفن بصورة عامة لا ينطبق على الطبيعة لأن الجمال الطبيعي في الانسان والحيوان والنبات دو عاية عملية ذات علاقة بالجنس .

اما شمول الحكم الجالي وانطباقه على الجميع فيفترض امرين: اولاً وجود حس استاطيقي عام او بديهة خاصة لفهم الجال وهو افتراض يلاقي اعتراضاً عند الباحثين الذين يرون ان فهم الجال لايقتضي سوى البديهة العادية المبنية على الاختبار والتثقيف ١ ثانياً ، يفترض وجود الذوق العام اي الاتفاق النسبي بين حماعة من الناس على الأحكام الجالية وهو اتفاق ممكن ولم يتصد احد لانكاره.

وقد شرحنا معنى الاتفاق بين العقل والحس بقولنا ان العقل يشعر امام الجال كأنما وجد ضالته المنشودة او رأى ما ينطبق على خياله دون ان تكون فيه صورة معينة الجال ، وهنا يجعل « كنست » دوراً اول العقلل في الشعور الاستاطيقي ويوافقه على ذلك انصار المذهب العقلي الذين يرون فيه ما يدعم نظريتهم القائلة ان اللذة الاستاطيقية العليا لذة عقلية تقوم على عمل العقل ونشاطه وليست مجرَّد تأثر عادى ٢ .

و من التحديدات الفلسفية قول شلنغ: الجمال هو توازن القوى الواقعية والمثالية ، اتحاد الطبيعة والذات ، هو المطلق , ومن التحديدات الصوفية قول هجل : الجمال مظهر الفكر او الحقيقة او المطلق للحس . والأثر الفني جزء من العالم اللاواعي لكنه عمل الانسان ، الواعي فهو تلاقي الوعي واللاوعي وصورة المحاد الطبيعة والذات ومظهر الذات العليا التي تعي نفسها بالتجربة الاستاطيقية .

<sup>. (</sup>١) فصل ﴿ اثر الجمال في النفس ، .

<sup>(</sup>٢) ان تعريف العقاد للجال بالحرية كا ورد في الفصل السابق ــ يستند على الارجع الى اقوال كنت وشار في الموضوع . وهذه الحرية تتفرع كا يلي : حرية النمو والاكتمال في الطبيعة لأن كل عضو حي يمنع من النمو الكامل يتعرض للتشوه . وحرية الجمال الفني من قاعدة تقيد الفنان ومن غاية عملية تحدد معانيه . وايضاً حريسة التذوق من قاعدة يقيس عليها ومن شهوة الجميل الذي يعاينه .

ومعنى قول هجل ان الجمال مظهر الله على الارض ويحب ان يكون كذلك في الفن ولذا كان الفن بالضرورة مثالياً. وهو رأي متأثر عثالية افلاطون ونظريته في المنشل . اما تحديد شلنغ فهو متأثر بقول « كنت » ان الجمال جسر بين العقلل والحسوسة والصور الحسوسة والصور الجملة المجمع بين صفات الصور المحسوسة والصور المجلسة المعقلة المجردة .

لقد اتنت على اقوال المشاهير في الموضوع ولن أتورط في مجاهـل التحديدات الاخرى الفلسفية ، فهي اطول من ان يستطاع سردها وليس في ذلك كله غناء لان لكل من الفلاسفة رأيه الذي يغلب فيه الغموض على الوضوح وتخالف فيه احـــد الأثمة لينحاز الى رأي غيره مع بعض التعديل والتحوير.

اما السيكولوجيون فيعرُّ فون الفن والجمال بواسطة اثرهما في النفس . وفي عامة تحديداتهم يتفقون مع الآراء الفلسفية المشهورة :

« الفن مملكة متوسطة بين الحقيقة والخيال ، بين الميول الفاعلة العاملة والميول الانفعالية او الانكماشية ، بين الانطواء والانتشار . » ١

« ليس الجال كالا لكن للحال قدرة ثابتة على خلق الحالةالكاملة ، وهي اتحاد النشاط مع الراحة » ٢ .

« اداة التعبير في الفن هي الرمز، وهذا يقيم بين مختلف نواحي العقل نوعاً من التلاؤم الذي لا مثيل له . » "

في هذه الاقوال وغيرها نلاحظ اشارة السيكولوجيين بصورة متواترة الى حالة الانسجام او التلاؤم التي مخلقها الفن في نفس الفنان ونفس المتذوق . هذا التلاؤم الذي عبر عنه « كنت » بقوله : اتفاق بين العقل و الحس . وشلنغ بقوله : توازن القوى الو اقعمة و المثالة .

ويقول بودَوان : « الجميل هو موضوع اشتياقنا حين ننقطع عن اشتياقـــه

<sup>(</sup>۱) ص ۲۹۳ من Psychanalyse de l'art

Psychology of Beauty س ۲ ه من (۲)

<sup>(</sup>٣) س ۲۲۸ من Bawdouin, Psychanalyse de l'art

ونتراجع امامه متأملين مدهوشين » ا وهو عين ما قاله شكر في حرية معاين الجمال من شهوة الامتلاك .

\*\*\*

نستنتج بما مر بنا اولا: ان الباحثين قرنوا الفنون الجميلة بالجمال كأنه صفة لازمة لها . ثانياً : قد توارد في وصفهم لطبيعة الجمال ذكر الوحدة والحرية والتوازين والانسجام و في ذلك نلاحظ النشابه بين تحديد الفن وتحديد الجمال : كلاهما تعبير حر ، وكلاهما مصدر راحة ونشاط ووحدة واكتال في قوى النفس . فالفن الجميل والجمال واحد . او هو احد مظهري الجمال في الكون واكملها .

٠ (١) س ٥ ٢٠ من المصدر السابق .

### جمال الطبيعة وجمال الفن

جميع الوسائل الاستاطيقية \_ او علامات الجال \_ التي مرت بنا ، قد نجد لها مقابلا في الطبيعة . اما الفؤق بين نوعي الجال فهو ان جمال الفن اتم من جمال الطبيعة لان الفن ينتخب ويؤلف ، وجماله واع متأثر بالصنعة بعكس الطبيعة اللاواعية . وقيمة الفن ذاتية \_ لنفسه \_ بينا لجال الطبيعة قيمة عملية نفعية . والجمال في الطبيعة يقوم عادة على اكتال الاجزاء وصحة التكوين ، والجميل فيها هو المخلوق السوي يقوم عادة على اكتال الاجزاء وصحة التكوين ، والجميل فيها هو المخلوق السوي الحالي من الشدوذ . اما الفن فيمتاز عمله الى الابداع وارتباحه الى الطرافة والاغراب والمخيل فيها هو الشائع والانحراف عن الاصل ، بينا الطبيعة تنفر من الشدوذ ، والجميل فيها هو الشائع الكثير التوارد .

ومع هذا قد يُستحسن الشذوذ حتى في الجال الطبيعي . فمن الوجوه ما يزيد جمالها انحراف أو غرابة في الشكل كغازات الحدود والذقن او تكسر الاجفان. ويكون الجالم الغويب (Exotique) مستحسناً في غير بيئته .

وجمال الفن يمتاز بالامحاء او القوة على اثارة الفكر والعاطفة والحيال بصورة لا تتوصل اليها الطبيعة ، وذلك لما يتضمنه من عنصر انساني وعمق وتعقيد وسائر ما نسميه باللغة الحفية التي بدونها لا يقوم فن .

والفن بفضل هذه اللغة الحفية يستطيع ان يخلع على القبح الذي في الطبيعة جمالاً ﴿ فَتَمَالُا مَا لَا فَتَا اللَّهِ فَا لَهُ اللَّهِ فَي اللَّهِ فَا لَهُ فَاءً .

كذلك صور بودلير الصاحبة الحادة ، « زهرات الشر والسام والردائل المترفة» يضفي عليها فن الشاعر وفلسفته الشخصية جمالا بجرك اعاق النفس . والمرأة الفاتئة على يُغنيها الفن في حركاتها ونطقها وحديثها عن كل جمال طبيعي .

ان استعداد النّاس لتذوق الجمال مختلف شديد الاختلاف . فمنهم من لا يستطيعون هذا التذوق لانعدام ثقافتهم او لضعف استعداده . وقد يتذوقون جمال الطبيعة دون جمال الفن اذ ينغلق عليهم فهم النوع الثاني لما يتضمنه من غرابة او غموض . وايجاب الناس امام الجمال انواع ودرجات فقد يقتصر على المتعة الانفعالية او يكون مجرد تأثر وهياج، وهذا اذا جاوز حداً ما قضى على التذوق ١ او يكون نشوة صوفية واستغراق النفس في الشيء الجميل واتحادها به على طريقة «مذهب الاندماج» الالماني ( Einfühlung ) : « نحن نندمج في الجميل الذي نعانه فنهتز مع الاندماج » الالماني ( تصاعب مع الرياح و نتصاعب مع الاسهم النارية التي تشق الهواء » ٢ او الشمس و نرتعش مع شعاع القمر في ظل المساء . » ٣

ر يوى الهيدونيون ، اصحاب مذهب اللذة ، ان كل لذة ، حسية كانت ام عقلية ، هي لذة استاطيقية . ويخالفهم العقليون ، ومذهبهم في الفلسفة الحديثة اكثر شيوعاً ، فيقولون بلسان دي غرامون ليبار:ليست العاطفة الاستاطيقية لذة جسدية ولا تأثراً مسادياً مبتذلاً ولا احلاماً عاطفية تذوب رقة ً ولا نشوة صوفية ولا غيبوبة ولا ،

<sup>(</sup>١) يرى ( شوبنهور ) ان الانسان يستطيع أن يتحرر تحرراً تاماً مسن حكم الارادة حين يستغرق في التأمل في الجال على شرط خلو ذلك التأمل من ثورة عاطفة هائجة ( ص ٣٦٥ من « المدخل إلى الفلسفة » لأوظد كوليه ) •

Essai sur le sentiment esthétique من ۷۱ من (۲)

<sup>(</sup>٣) س ١٦٨ من المصدر السابق .

<sup>(</sup>٤) تعتبر لذة العقل ارفع من لذة الحس اولا لانها تنحصر في الانسان العاقل. ثانياً لانها غير ممكنة قبل سن البلوغ واكبال القوى النفسية فهي تستدعي مقداراً من الرقي العقلي . ثمالتاً لانها ألمممنالا من اللذة الحسية باعتبارها مبنية على التفكير ابعاً لان لذة الجسد وقتية . اما لذة العقل م فتحيا في الذهن ذكرى او أملاً . وابعاً لان لذة العقل اطول اجلاً ترافق الانسان حتى في اطوار للمرم والضعف بعكس الاخرى .

اوهام السوبومان. لكنها لذة قائمة على استعال العقل المتفتح وفقاً لقو انين طبيعته ، مع متعة الفكر النامي المتسع في صوره الاساسية متصلًا اتصالاً قويـاً بعقل آخر ، يحفزه الجهد والاوادة العاقلة المنضطة ١. هي اللذة المجردة التي يشعر بها العالم حين يضع قانوناً طبيعياً ، والروائي الذي يوسم شخصاً من اشخاص قصته ، والكاتب المسرحي الذي يتبع تطور تأليفه. هذه اللذة نفسها يشعر بها معاين الفن في ظروف معينة ٢. اللذي يتبع تطور تأليفه . هذه اللذة نفسها يشعر بها معاين الفن في ظروف معينة ٢.

اولاً: ان تكون اللذة بحردة من اي غرض ذاتي اورغبة في امتلاك الجميل" وبهذا المعنى يكون التذوق لذة رفيعة تنتفي معها كل شهوة او اشتياق لان الشهوة مثار قلق او الم نفساني ، والشعور الاستاطيقي ينفي القلق والاضطراب لانه مصدر واحة واكتال .. وفي هذا يقول السيكولوجيون: الجميل هو موضوع اشتيافنا حين ننقطع عن اشتيافه ونتراحع امامه متأملين مدهوشين أ.

الما المشاركة الشعورية (اي شعور الانسان مع الانسان) وبواسطتها نتصل بنفسية الهنان ونتحد واياه . ويحدد «ربيو » هذا الشعور بقوله : هو في الاصل حركة فيزيولوجية وميل الى تكرار حركة او حالة او عمل نعايته في شخص آخر وهو شعور انساني يثير اللذة الاستاطيقية امام الاثر الفني الذي صنعته يد الانسان وامام اعال التضعية والبطولة والسبو الحلقي التي تعد آثاراً فنية من طراز رفيع وامام المناظر الطبيعية التي امتدت اليها يد الانسان لتقيم في ظلالها كوخاً او حديقة فاضافت الى جمال الطبيعة جاذبية العنصر الانساني . والذين يشخصون الطبيعة وينظرون اليها نظرة ومزية بحسون امامها بالمشاركة الشعورية وان هي خلت من أثر انساني .

<sup>(</sup>۱) و (۲) ص ه ه م من Essai sur le sentiment esthétique

<sup>(</sup>٣) س ه ه من (٣) Kant's Critique of Judgment

Psychanalyse de l'Art ص ه ه ۲ من (٤)

<sup>(</sup>ه) ص ۲۱ من Essai sur le sentiment esthétique

ومن الانفعالات التي لا بد منها لاثارة العاطفة الاستاطيقية علية الانتياه وهي جهد شعوري تقوم به الاعصاب فتحصر الاهتام بشيء واحد بصورة متدرجة ثابتة يسعفها التنويع . والانتباه سبيل الفهم والتذوق وله اهميته في الموسيقى .

والانفعالات جميعها بصورة عامة والتأثرات من حسية او عقلية لا تخلو من متعة وهي بذلك نهي، النفس للذة الاستاطيقية فيكون الشعور اولى خطوات الندوق واولى درجات الفهم . والواقع ان مقداراً معتدلاً من الانفعال يفتق الذهن ويثير الحيال ، ولكن اذا طغت الانفعالات على الموقف وساد الغلو العاطفي امتنع عمل العقل وقضى على اللذة الاستاطيقية .

رافعل وقصي على الله المساطيقية .

و الحال من مثيرات العاطفة الاستاطيقية كما أنه نتيجة من نتائجها ويحتوي على لذة الابداع لانه يقوم بتكميل فكرة الفنان أو مجلق فكرة جديدة مستوحاة منها. عائلاً : هناك شروط يجب أن تتوفر في معاين الجال ليستطيع تدوقه . أما من الناحية النفسية فأحساس دقيق وحرية في الذهن وعادة التأمل والتفكير وهي الحالة لليسميها «فتوة القلب ونضج الفكر» . آما من الناحية الجسمية فراحية من المشاكل المادية والحاجات المباشرة . "

 $\Rightarrow \Rightarrow \Rightarrow$ 

كيف 'يدر ك الجال ? ولماذا يقتصر ادراكه على الانسان ? يرى « كنت » ان ادراك الجمال امر شامل يعم جميع الناس فاذا قلنا «هذا جميل » يستتبع قولنا موافقة الجميع عليه . وهو لهذا يزعم بوجود فوة بديهة على ادراك الجمال . ويتفق معه عدد من الباحثين على القول بهذه القوة البديهة لكنهم مختلفون في تحديدها فان « كنت » يجعلها من نوع ميتافيزيقي قائم بنفسه . كذلك اصحاب مذهب الاندماج الالماني ( Einfühlung ) يقولون بقوة خاصة من نوع صوفي مطلق 'يدرك بها الجال . ويعارضهم دي غرامون ليبار وهو من اتباع المذهب العقلي في الفلسفة ومن اساتذة المدارس الحديثة فهو ينكر وجود القوة البديهية الحاصة لكنه يقول ببداهة عملية

Essai sur le sentiment esthétique من ۱۸۷ من (۱)

نسبية غير مطلقة \ ويشرحها بقوله انها بداهة عادية وفهم سريع للجال يصدر عن العادة و الاختيار وغنى الذهن بالمعارف و النال العليا ، وليست من نوع نظري مجرد يعتوره الابهام. \ فيكون حينئذ مرد العاطفة الاستاطيقية في عناصرها الفيزيولوجية الى الدماغ كسائر العواطف العليا ، وتكون مظاهرها العقلية التأمل والفهم و الخيال والتأويل و المشاركة العاطفية . و الادراك من هذا النوع يكون بطبيعة الحيال مقصوراً على الانسان لانه امر عقلى . و لنقف قليلا عند هذا التعريف :

١ – اللذة الاستاطيقية العقلية هي تأمل في محـــاسن الطبيعة وتعاقب الفصول واستخراج المعاني والعبر من هذا التأمل. فالمتذوق يقرأ في الطبيعة آيات الحكمة والعبقرية أو يرى فيها عواطف وشعائر انسانية، فهنا منظر ضاحك أوعبوس وهناك منظر مهيب أو ناعم رقيق. وما العواطف الاصدى لشعائره وأحواله النفسية "أو ينحني أمام الجلال الذي ينبعث من جبالها ووهادها وقفارها وبحارها وما فيها من توافق أو تضاد ، من وحشة أو أنس ، من الوان واشكال وحركة أو سكون. يقول غوبو: نحن نحس باللذة الاستاطيقية (أو الحيال الاستاطيقي) على ظهر

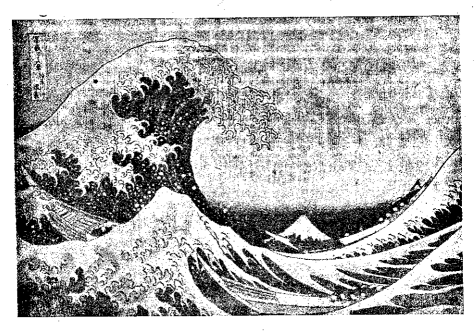
حصان راكض او في زورق يشق بنا الامواج ، او حين ندور على انغام الوالتز . هذه الحركات تستحضر فينا ما يشبه فكرة اللامتناهي والحياة المتدفقة والرغبة التي لاحد لها مع ميل الى احتقار الفردية والاندماج بالكليات ٤.

٢ - هذه اللذة هي انطلاق الحيال امام الفن - امام الموسيقي والتصوير والشعر والدناء - وازدحام الصور في ذهن المتأمل ، وانتقال الفكر الى عوالم مليئة بالبهجة كما انطلق خيال البحتري امام الاثار فعاد بالذكري الى محلس كسرى في ابوانه ، ورأى الوفود ضاحين حسرى والقيان يوجحن بين حو" ولعس.

<sup>(</sup>١) وهي غير بديهة الفنان التي شرحها برغسن وزعم بتفوقها على العقل . قبديهـةالفنات تأليف وبديهة المتذوق تحليل ( الصدر السابق ص ٧٣ ) <٢) ص ١ ـــ ٧ من المصدر السابق .

<sup>(</sup>٣) لقد وجد امرؤ القيس الليل طويلا تقيلا كموج البحر يرخي سدوله عليه بانو اع الهموم وما الليل الاحالة نفسه الشاكية . او ربماكانت الشكوى تقليداً عند شعراء العرب .

Essai sur le sentiment esthétique ص ۱۳۰ من (٤)



# الموجد للفنامه الياباني هوكوساي

لكن الخيال الاستاطيقي ليس ذهولا ولا مجرد ذكريات رجعية نستعيد بها الماضي، ولا احلاما كسولة على طريقة الراعي وجرة السمن بل هو خلق الجديد وبناء للمستقبل، وهو كباقي عناصر التذوق الاستاطيقي، نشاط عقلي يقود غالباً الى النقد المبتكر او يجفز قوى الابداع في من اوتي الموهبة الفنية.

٣ - والعاطفة الاستاطيقية ايضا فهم المعاني التي تشف عنها الاشياء في الطبيعة أو في الفن. كان « كورو » برى الحنان منتشراً على رؤوس الاشجار وعشب المروج وسطوح البحيرات ، اما « ميله » فرأى في الطبيعة ألماً وتجلداً . . . وفي قائيل رودين ما يشعر بضيق الروح المربوطة بالمادة وسعيها الى التفلت والانطلاق : في « بورجو اذبي كاليه » نرى النفس الماخوذة بفكرة الحلود السامي تجر الجسم المتردد و كأنها تصبح به : « انك تتردد ايها الجيفة !! » ١ .

<sup>(</sup>۱) من کتاب رودین ۲۴۸ \_ ۲۳۰ L'Art

هذه هي النظرة الفنية الى الطبيعة والفن ، وليس ذلك بالامر السهل ولا هي في متناول كل فرد . لانها توسع في المعنى وقراءة من خلال السطور تنفذ الى قلب الاشياء وقد تتعدى مقصد الفنان. يحكى ان بعض النقاد شرح بيت ابي نواس:

ألا فاسقني خمراً وقل لى هي الحمر!

بقوله: « اراد الشاعر ان يتلذذ بذكرهـــا كتلذذه بطعمها » فقال ابو نواس عندما سمع بهذا التعايق: « والله لقد فطن الى معنى لم يخطر لي ببال . »

ع - كذلك العاطفة الاستاطبقية تأويل ، وهو التفهم الواعي العبيق الناتج عن اعادة النظر في الاثر الفني . وبواسطة هذا التفهم يتذوق السامع تنافراً موسيقياً في الموقعة وإن لم تستحسنه الاذن ١.

ه \_ وهي أيضاً مشاركة شعورية وقد ذكرت كعامل من عوام\_ل العاطفة الاستاطيقية . وهي كذلك جزء منها لانها مشاركة الفنان في جهده ومرافقة تطوره العقلي وتتبع نجاحه بسرور وغبطة خالصة من أي غيرة أو حسد . ولهذا ينكون درسنا لاحوال الفنان وظروفه وبيئته سبباً لزيادة الفهم والتدوق .

والحلاصة ان العاطفة الاستاطيقية راحة وانبساط ولذة رفيعة تبدأ بالتأثرو الانفعال وترتفع الى التأمل والفهم والحيال . فهي متعة عقلية ولذة نشيطة وليست حالة كسل او جمود ولا لذة فارغة مبتدلة ولا هي غيبوبة من صنف النوم المغناطيسي . وهذا ما عنته اثل بفر بقولها : « نشاط مريح » او « راحة نشيطة » وهذا التعريف اكثر شيوعاً وادنى الى الصواب لانه ينفي التهور العاطفي والعلو الصوفي و يجعل اثر الجال في النفس ماثلا لطبيعة الجال نفسه : توازن وانسجام .

ونحن إذا رجعنا قليلا الى الوراء وألقينا نظرة على ما مر بنا انتهينا الى نتيجة :
إان ما يشرطونه في الفن والفنان بشرطونه ايضاً في متذوق الفن . فالانتاج الفني بيصدر عن توازن وانسجام في نفسية الفنان ، والجال يعرف بانه توازن وانسجام في الحطوط والاصوات والالوان ، واثره في النفس توازن وانسجام . والانتاج الفني نشاط على العاطفة والحيال والفكر ، والتذوق ايضاً نشاط عقلى ووجداني

معاً . واللذة الاستاطيقية واحدة في طبيعتها عند الفنان ومتذوقه . والغلو العاطفي يخمد التذوق كما يخمد الالهام الفني . كذلك الحرية شرط في الجميل نفسه وشرط في الفنان و في متذوق الفن .

العاديين من البشر ان يستطيعوا بواسطة التدوق أن يتصلوا بالفن والفنان هــــذا العاديين من البشر ان يستطيعوا بواسطة التدوق أن يتصلوا بالفن والفنان هــــذا الاتصال القوي العميم الذي ينقلهم الى الفن او ينقل الفن اليهم . وعلى هذا قيل : أن اطالة النظر في الشيء الجميل تعكسه في نفوسنا ووجوهنا كما انعكست صورة الوجه الحجري العظيم في وجه بطل قصة هو ثورن الحالدة ١.

تقول أثل بفر: الجميل هو الذي يخلق في متذوقه حالة وحدة واكتال هي انعكاس لصفات الجميل كما شرحها الفلاسفة: مظهر الذات العليا التي يتجلى فيها اتحادُ الطبيعة والذات وتلاقي الواقعي والمثالي ٢.

ويقول «آلان» بعبارة لوضح: « من أعجب بشخص فهو مشاله » . . Admirer c'est égaler ومن هنا كانت بعض الادبان توفع الانسان الى بماثلة الالوهية فتقول ان الله خلق الانسان على صورته وبهذا تصبح عبادة الانسان لحالقه حباً وتذوقاً لا خوفاً وعبودية . كذلك التصوف يوفع العبادة والتأمل الى درجة الحب والتذوق ويسمو بالمتصوف الى حالة بماثلة لموضوع الحب اي الله . لان الاعجاب الحالص هو المشابهة كما قال «آلان» بشرط ان يكون هذا الاعجاب صادراً عن الفهم والاخلاص .

Psychology of Beauty من ۹ کے ۵۰ من (۲)

# ما يؤثر في الاحكام الجمالية

الشيء الجميل قيمة ذاتية مجردة وقيمة موضوعية ناتجة عن اعتبارات وعوامل شقى تؤثر في حكمنا عليه فترفع من قيمته الذاتية او تخفضها . وهذه العوامل هي ذوق العصر واللون المحلي والذكريات السابقة في الذهن ثم اثر المحيط والحالة النفسية والاعتبارات النفعية عند معان الجهال .

نروم العصر : اذا وافق الشيء الجميل ذوق العصر فذلك يمهد لحسن قبوله في . عيون المشاهدين . مثلا في سنى الحرب تستحسن المواضيع الحربية بينما يقل الاهتمام بها في سني السلم . ومن الازياء والالوان ماكان مستقبحاً في القرن المــاضى لكننا نستحسنه في عصرنا لاتفاقه مع الاحوال الجديدة او لما نكتشف فيه من معانجديدة يوحيها التطور . فقد نميل حيناً الى الالوان المشرقة وحيناً آخر الى القاتمة الحالمةتبعاً لما توحيَّه الظروف. كذلك نحافة الجسم التي 'عدت عيباً في قانون الجمال الكلاسيكي اصبحت في عصرنا الزيّ المستحسن . وكان الجسم الضئيل الضامر الحصر والوجــه الهزيل الذي تلوح فيه معاني التزهد والحشوع زي القرون الوسطى وهسي عصور الورع الديني والتطلع الى الحياة الاخرى . وعلى النقيض من هــذا نوى نساء عصر النهضة ( الرينيسانس ) في لوحـــات الفنانين : نساء ممتلئات الجسم ، بارزات النهود / والارداف ،مشرقات الوجود بآثار النعبة والرخاء وفرح الحياة. اما الذوق العصري كميرى الجمال النسائي في المرأة الضئيلة الحجم الدقيقة التقاطيع الحفيفة الحركة ــوذلك ما تتطلبه حاجات العصر ــ ويجذبه فيها الظرف والسحر والغموض ويؤثر عندهـــا جمال الفن على جمال الطبيعة . وهذا بلا ريب نتيجة شيوع الثقافة الفنيةعند المثقفين. اللاوم المحلى: يصعب على الانسان ان يقدر تمام التقدير ما لا يفهمه بسهولة أوما

هو غريب عن محيطه وهو اسرع فهماً وتقديراً لما يدخل في دائرة اختباراته و مشاهداته فيكون الشرقي اسرع فهماً وتقديراً للفن الذي بحمل لون الشرق أو طابعه وهو أمر لا مجتاج الى برهان .

الذكريات السابقة: قد يكون في ذهن معاين الجيال صورة يرى فيها المثل الاعلى للجال فاذا وجد شها بين ما يعاينه وما هو قائم في ذهنه كان اشد استعداداً لتقدير ما يواه . وقد يكون الشيء الجميل مثيراً لذكريات مفرحة او مؤلمة في نفس المعاين وهذا لا يخلو من تأثير في حكمه . فلمنظر الآثار القديمة قيمة جمالية توفعها في نظر الرائي لما توقظه في نفسه من حنبن وتصورات وبعث للماضي المبهم المبعيد . ومما يحكى من هذا القبيل ان مجموعة اشعار ظهرت في انكاترا في القرن الثامن عشر ونسبت الى اوسيان وهو مغن اسكوتلندي قديم فلقيت نجاحاً باهراً لما بعثته من الوان العصور الوسطى ، ولكن حين عرف الناس انها لمكفرسون وهوشاعر معاصر ، نبذوها بين ليلة وضحاها ا .

وللمحيط او الاطار اثره في ابراز الجمال . فرؤية الغزال في الصحراء ، والفراشة في يستان الازهار ، كلاهما منظر رائع لانه يضع الشيء الجميل في الاطار الذي يناسبه . وبالعكس يستقبح منظر فتاة قروية في ثياب مدنية او في صالة رقص . ويستهجن مرور قطيع غنم في شارع المدينة لانها في غير الاطار الذي يناسبها . قال شولة الالماني: كل شيء حمل في موضعه . حتى فرس النيل المشهور ببشاعته يستحسن منظره على شاطيء النيل بين اوراق البودي .

وللاعتبارات النفعة ايضاً تأثيرها بصورة واعية او لاواعية ، فنحن حين نقف مدهوشين امام حصان جميل قد نتأثر باعتبار القيمة العملية التي تتمثل في جسمال التقاطيع ولمعان الجلد ومتانة العضلات ورشاقة الحركة . والقدماء الذي استحسنوا المرأة الممتلئة الجميم كانوا يتأثرون باعتبار صلاحيتها للأمومة . والجميل الذي يأتلف مع مثل اخلاقي رفيع او يجمع بين جمال المنظر والفائدة الادبية يؤيد قيمة في نظرنا . واخيراً للحالة النفسية اهميتها فالانشراح النفسي يهيي، صاحبه للندوق ويعكسه

<sup>(</sup>۱) ص ۱۲۷ من Essai sur le sentiment esthétique

حالة الحمول والضعف أو القلق وانشغال الفكر.

وغني عن القول ان النقد الاستاطيقي لا يخضع لهـذه الاعتبارات والها يتأثر بها عامة الناس وهي تفسر لنا ما تلاقيه بعض الآثار الفنية من رواج مستغرب او نجاح غير منتظر.

## حوافز الفن

لقد أشكل على القدماء فهم مصدر الفن وعوامل الانتاج الفني ، فزعم افلاطون مدر ان الشعر جنون تخلقه وبات الشعر في نفس الشاعر و لا يتاح لأحد ان يقول الشعر الله يواسطة هذا الجنون الطمعي الصادر عن الالهات » أ .

ومنذ القديم قدُرن الشعر بالجنون ومثله النبوة : كان العرب يرون ان الشعر من وحي الجن ،والمجنون من دخله الجن، فالشاعر اذن من صنف المجانين . واتهموا النبي بالشعر والجنون فجاء في القرآن أنه ليس بشاعر ولا مجنون .

وليس الحديثون باكثر نجاحاً من القدماء في تحليل الموهبة الفنية لكنهم كالقدماء محاولون شرح العوامل التي تحفز هذه الموهبة الى الظهور . وأحدثهم «فرويد» الذي شرح ما شرحه من ظواهر الفن والعوامل التي تؤثر فيه وانتهى الى القول : اما كيف تولد القوة المبدعة في نفس الفنان فهذا خارج نطاق علم النفس ٢ .

م كان القدماء يقولون: « حاش الشعر في صدره » . فهم يقرئون الفن بالهوى او هياج النفس وذلك لما رأوه من حالات انفعالية غريبة عند الشعراء والحطباء ومن رُجعل في مرتبتهم كالكهنة والانبياء .

ويقول لونجينوس وهو من القدماء: الجليل (وهو عنده مرادف الجميل) يصدر عن صفتين لا بد منهما في الشاعر: الهوى والاخلاص. لكن النقاد الحديثين يعدّلون هذه النظرية فيقول «آلان» وهو من أكثرهم تبحراً في فلسفة الفن:

ا Dialogues of Plato V.I , — من ۲۶۹ من (۱)

Psychanalyse de l'art من ۳ ه من (۲)

الفن حركة منظمة او هوى مقيد، وبالتالي هو انضاط حركة النفس وعاطفة مختمرة متطورة مختلفة عن الواقع . وفي مكان آخر: الحركة الهائجة تنتج القبح ، والهياج ضعف ، اما الجال الفني فهو القوة والجلال والعظمة واعتدال الاهواء . ويقول لالو: الفن انضاط. فمقابلة الشنيمة بالغضب امر طبيعي، اما مقابلتها بابتسامة ساخرة فذلك فن . .

ويشد « آلان » على اعتبار الفن حركة جسمية اكثر منها عقلية : « ليس ر الفكر الذي يخترع بل الايدي والحركة، اذ لا يمكننا اختراع رقصة ما لم نرقص، ح ولا اغنية ما لم نغن ،ولا شعر ما لم ننشد. » ومثله قول «كنت » : الفن عمل والعلم ح نظر ° .

كل ذلك لا يخلو من اتفاق مع آراء علماء السيكولوجيــا الذين ستبسط آراءهم بشيء من التوسع .

يقول «آلان» ان الفن ليس تأملًا ولا تبحراً ،وليس نتبجة الفكر والتصبيم بل حركة منضطة مختمرة ، ويشبه هذا قول « فرويد » ومن جرى مجراه من السيكولوجيين ان الفن نتبجة لانضباط الغرائز وترفيعها ، وهو لا يصدر عادة عن الوعي والفكر والتصبيم أبل عن اللاوعي وهو منطقة العواطف المكبوتة حيث تتكون العقد النفسة التي مجرا صحابها أحياناً الى الازمات الوحية والاضطرابات العصبة لكنها عند ذوي الطبيعة الفنية تجد لها مصرفاً في الانتاج الفني . وعلى نظرية اللاوعي عثل فرويد بالقصة التالية : أن شاباً تعشق تمثالا رخامياً عمل امرأة وأحبه حباً ملك عليه لمبة فابتكر له اسماً خاصاً ،وكانت صورة التمثال لا تبرح محيلته . حتى كان يوم لمبة فابتكر له اسماً خاصاً ، وكانت صورة التمثال لا تبرح محيلته . حتى كان يوم

<sup>(</sup>۱) ص ٤ من Vingt Leçons sur les beaux arts

<sup>(</sup>٢) ص ٩٤ من المصدر السابق .

<sup>(</sup>۳.) ص ۱۹۹ من Lalo, L'art et la morale

Alain, Système des béaux arts ف ١ و ٢ من (٤)

<sup>. (</sup>ه) س ۱۸٤ من Kant's Critique of Judgment ...

 <sup>(</sup>٦) في ص ١٢٥ من كتاب دي غرامون ليبار في العاطفة الاستاطيقية : ان الفنان غالباً ما
 يبدأ عمله بصورة بديهية فنسود العاطفة ويتدفق الخيال ، اما الفكر المنظم فلا يأتي الا متأخراً .

لقي فيه فتاة تشبه التمثال فكأنما وجد فيهاضالته المنشودة ، وما لبث ان عقد الحب قلبيهما واكتشف الفتى بعد لأي ان هذه الفتاة لم تكن سوى عشيرة طفولته وقد نسيها لأنه غادرها طفلا حين انتقل به ابوه الى بلاد اخرى، لكن ذكرى الفتاة بقيت في نفسه بصورة لاواعية او بشكل عقدة مكبوتة حر كتها رؤية التمثال ، فاتخذ من هذه الرؤيا مادة لاحلامه واستعاض من الحقيقة بالحيال ، واعطى التمثال اسماً يومز الى اسم الفتاة وهو لا يدري ان ذاك الاسم هو وليد لاوعيه، حتى رأى الفتاة عينها وتحقق العلاقة بينها وبين التمثال .

في هذه القصة يرى « فرويد » رمزاً لعمل اللاوعي في نفس الفنان ويعتقب د السيكولوجيون ان جميع الآثار الفنية يمكن ردها على هذه الصورة الى عقد نفسية ( حب الفتاة المكبوت ) توقظها حوافز خارجية من نوعها ( التمثال ) فتستحيل الحلاماً ومادة فنية عند من أوتوا قوة الإبداع .

والعقد النفسية انواع . منها الفطرية العامة الإصلة في النوع الانساني نظير عقدة (اوديب) وهي التي تنشأ من المنافسة القديمة بين الابن وابيه وثورة الاول على الثاني ونضاله لاثبات ذاتيسته والاستمساك بجب امه ومنافسة ابيه في حبها هذه المنافسة التي تدفعه التقاليد في عصور المدنية الى كبتها فتغوص في الحمال الاوعية. وهذه العقدة تلعب في رأي العلماء دوراً هاماً في الآثار الفنية وغالباً ما تظهر في الفن بصورة متطورة ، ومثلها عقدة «القطع» وهي التي تنشأ من ما تظهر في الفن بصورة متطورة ، ومثلها عقدة «القطع» وهي التي تنشأ من كره شخص او رئيس نالنا منه ادى أو اذلال فيعبر الانسان عن هذا الكرو الكبوت بان يشوه او يقطع اشياء تخص الشخص المكروه وهو تعبير من نوع السحر القديم لانه استعاضة عن القتل الفعلي بالقتل الجوثي او الرمزي.

- 44 -

يستقي منها الفنان وحيه في جميع العصور. وليست الحكاية الشعبية سوى تحقيق

رمزي المبول والرغبات المكبونة في نفوس البشر منذ ان انبق عندهم فيحر المدنية واخذوا يكبتون شعائرهم ويستعيضون منها بالاحلام والاساطير، لذا تضج هذه الحكايات باخبار الملوك والابطال الذين مخلقهم الحيال وتزخر بما يتوق الناس الى الحصول عليه كالكنوز المكتشفة والثروات المفاجئة والحيرات المدهشة التي ينالها الفقراء والمحرومون (قصص سندرلا وعلي بابا وعلاء الدين) وتلعب فيها اخبار الحب دوراً هائلا وينال الاشرار عقابهم والصالحون جزاءهم. وفي هذا جميعه حكا نرى حقيق خيالي لرغبات الناس واشواقهم الحفية.

و كرنا النوع الاول من العقد وهي النظرية الاصلة. إما النوع الثاني فهي المعقد الشخصة الحاصة بكل انسان . والاولى اعمق طبقة وابعد عن ذهن الفنات الأنها تتصل بادوار الفطرة والاساطير، والثانية اقرب الى وعيه واسرع استحضاراً وقد تعد فروعاً من الاولى لان هذه كثيراً ما تنتقل او تتحول الى عقد شخصة كما تتحول عقدة اوديب الى تنافس بين اخوين في حب الام او تعليق بالاخت بدلاً من الام فتكون الآثار الفنية المتضنة صراعاً و كثيرا ما تتضين من الام فتكون الآثار الفنية المناب اثبات ذاتيت ، مبنية على عقدة من صراعاً بهن شخصين يحاول كل منها اثبات ذاتيت ، مبنية على عقدة من هذا النوع . وهكذا يحللون قصيدة فكتور هوغو في الضير فيزعمون انها تتضين شعوراً لاواعاً بالاثم في وصفها لملاحقة العين للمذنب وانتقامها منه ، شعور بذنب منافسة الاخ في حب الام ، كان يهدد المؤلف باضطراب عصي لو لم يتحول بذنب منافسة الاخ في حب الام ، كان يهدد المؤلف باضطراب عصي لو لم يتحول هذا الشعور الحقى الى فن بواسطة التسامى .

م وهناك عقدة نرسيس او عبادة الذات عند الفنان . وقد تشتق من عقدة اوديب ايضاً ، بمعنى ان تعلق الفنان بامه قديدفعه الى الانصراف عن كل حب آخر و الانطواء على نفسه . وتلعب هذه العقدة دوراً في انتاج الادب الذاتي ايم انها تجد مصرفاً في الاعتراف ات و في الفن الرومنطيقي الذي يسود فيه عنصر الذات . و تعد الظاهرة النوسيسية من بقايا الظواهر الفطرية في النوع الانساني لأن الانطواء على الذات ميزة الانسان في عهود الفطرة حين كان قليل الاهتام بغيره ، شديد الايمان بقوة الفكر ، الانسان في عهود الفطرة حين كان قليل الاهتام بغيره ، شديد الايمان بقوة الفكر ، يستعمله سلاحاً يقهر به اعداءه ، ومن ذلك نشأت التعاويذ والصلوات و الر قي

والادعية التي ترتكز على الايمان بقوة الفكر والقول وقدرتهما عملي اخضاع الناس واحداث العجائب.

فالفن والسحر متشابهان في اعتادهما على الفكر والعبارة لاحداث الامورالعظيمة والتأثير المنشود .

وكما تتحول عقدة اوديب الى عقدة نرسيس قد تتحول ايضاً الى كره كل ذي سلطة لانه يومز الى الاب ، او كره من يقوم مقام الاب وينافس الابن في حب الام ، كما نوى في رواية هملت لشكسبير ، او تتطور الى شكل جديد. ففي روايات بروست : « سعياً وراء الزمن الضائع » ، حنين الى الماضي وشوق الى بعثه يرمز الى التعلق بالأم والرغبة في الرجوع الى حضها .

رومن صنف العقد الشخصة ، احلام الفنان ومبوله وعواطفه المكبوتة ، فقد مجلم بالشهرة او المجد او يكو ن لذاته رغبات معينة لكنه حين لا يوى سبيلًا لتحقيق احلامه يميل عن الحياة الواقعية الى الحيالية ، ويواسطة الخلق الفني يبني من احلامه لَهُيئًا حِدَيدًا وَيَلْقِي عَلَيْهَا مِن فَنَهُ بِرَقِعًا ﴿ وَمِنْ هَنَا مَصَدَرُ الْغُمُوضُ فِي الْفَنْ ﴿ وَبَهْذَا ولهقدها صبغتها الشخصية ويخفى اصلها المريب ويجعلها مشاعــأ للغير وسنب متعة لهم أويرضي بها حاجات متهورة ورغبات جائعة في صميم نفسه . فيكون الفن هنا تسامياً ويَرفيعاً للميول واستعاضة عن الحقيقة بالخيال والرمز . وهكذا يحلل إميل فاغيه قصة هلوَيزة الجديدة لروسو فيقول ان المؤلف الذي لم يُتح له ان يصاهر الطبقات الشريفة بسبب وضاعة اصله جعل بطلة قصته ( جوليا )تتعشق فتي من اصل وضيع يرمز الى روسو نفسه. وبذلك حقق المؤلف حلمه المكبوت واستعاضمن الحقيقة بالخيال. والغرائز عموماً في حـــال كبنها تلعب دوراً هاماً في الحلق الفني ، ولا سيا الغريزة الحنسية . يقول فرويد : ان الفن والثقافة لم يتم لهما الظهور الا بواسطة كبت الغرائز وتطورها خلال العصور . وبين الغرائز المكبوتة تلعب غريزة الجنس دوراً رئيسياً فتمر في طور التسامي وتتحول عن غايتها الجنسية الى غايات اجتماعية ثقافية. ولِيسِ أخطر على الثقافة من اطلاق الغرائز وارجاعهَا الى حالاتها الفطرية ١ . وَلَهْذَا

Psychanalyse de l'art س ٤ ه من (١)

كان الحب اكثر المواضيع شيوعاً في الفن : لان الغريزة الجنسية من اقوىالغرائر الانسانية ، والفن مصرف برى، للحب ووسيلة ترفيع للغريزة .

نستنتج بما مر بنا ان تحقيق الآثر الفني يتطلب ، في نظر العلماء ، ثلاثة امور : اولاً وجود الطبيعة الفنية التي لا يزال مصدرها سراً غامضاً وانحا يرجح ان قوانين الوراثة تلعب فيها دوراً . ثانياً وجود العقد النفسية بين عامة فطرية وشخصية مشتقة منها . ثالثاً وجود عوامل خارجية وانطباعات تحرك العقد او تهزها من باب تداعي الافكار وبعد ردحة من الحضانة او الاختار نظهر الرؤيا الفنية الى حيز الوجود كأنها بنت ساعتها وهي ليست كذلك . ويكون الاثر الفني المجاباً لهذا الانطباعاً ود فعل للعوامل الخارجية من جهة والعوامل الداخلية القائمة في العُقد النفسية من جهة اخرى . وبواسطة الاثر الفني تنحل العقدة وينتهي الصراع وتولد حالة جديدة هي اصلاح للقديمة وتوفيق بين متنافرات ونوع من الفداء والتظهير .

فقي مسرحيتي « الحروج من ألجنة » و « شهرزاد » لتوفيق الحكيم نستطيع ان نرى بوضوح اثر العقدة النرسيسية في «محتار» المنطوي على نفسه و في «شهريار» الحائر وكلاهما يرمز الى المؤلف نفسه ، كما نرى في الاولى اثر نظرية التسامي و في الثانية رمزاً للتطور النفسي عند المؤلف وتمثيلًا للصراع الذي قام في نفسه حول معنى الحياة الذي بقى عنده لغزاً كما في المسرحية .

ونحن ادا سلّمنا بان الانتاج الفني يصدر عن عوامل خارجية يستوحيها الفنان وعوامل داخلية مؤلفة فمن احلامه وعقده النفسية لا نستطيع ان نسلم بان كل تأليف فني يمكن رده الى عقدة معينة في نفس صاحبه . والتفاصيل التي يأخذ بها السكولوجيون في هذا الموضوع لاتزال موضوع نقاش ولا تخلو من تطرف ومالفة .

كان الفن عند القدماء نتيجة الوحي والالهام وهو كذلك عند-كثير من النقاد والباحثين ١، اي ان عمل الفكر الواعي فيه قلبل الاهمية . وهذا يشبه قول السكولوجيين ان الفن يصدر عن اختار في لاوعي النفس . اما « رودين » فيرى

<sup>.</sup> Alain, Vingt Leçons sur les beaux arts من ۱۰۳ ـ ۱۰۲ من (۱)

ان الفنانين يعون تماماً مايفعلون وينفقون وقتاً وجهوداً في سبك افكارهم وشعائرهم لكن الذين يقولون بالوحي والالهام او العمل اللاواعي لاينكرون الدرس والسعي والجهاد عند الفنان بل يجمعون بين الاثنين ويوفقون بين النقيضين ، الوعي واللاوعي. فالعرب القدماء زعموا ان للشاعر شيطاناً يملي عليه الشعر، لكنهم رغم هـذا رأوا ضرورة الحفظ والاخذ عن الاسلاف فكان شاعرهم يحفظ الوف القصائد قبل ان شعرورة الحفظ والاخذ عن الاسلاف فكان شاعرهم يحفظ الوف القصائد قبل ان « يعاني نظم الشعر » . و في قولهم « يعاني النظم » ما يشـيو الى أن الشعر ليس

وفي هذا المعنى جاء في كتاب مبادى والفلسفة نقلا من هنري بوالكاريه ما يلي : 
(د إن العمل اللاو اعي لا يتكون – وفي كل حال لا يكون مشراً – ما لم يسبقه 
عن يتبعه فترة من العمل الواعي . ولا يمكن لحالات الالهام المفاجئة ان تظهر الى 
الوجود ما لم يسبقها جهود ذاتية متواصلة يظنها صاحبها عقيمة غير مجدية قد ضل فيها 
السبيل وعجزت قريحته عن الانتاج » ٢ . ويسرد الكاتب امثلة تبرهن على صحة 
قوله وفي جميعها يتبين لنا أن التفكير واعال الذهن يحدثان في العقل الباطن نضجا 
واختاراً بطيئاً ، وحين تظهر نتائج هذه الجهود بصورة مفاجئة نحسبها وحياً وانا هي 
نتائج لاواعية لمقدمات عمل واع .

يقول لالو: في الفن ، كما في الاخلاق ، لا محدث الالهام بأعجوبة واغـــا هو أرأس مال يتجمع تدريجاً ٣ .

﴾ ومثل هذا قول كروتشي في مقالته « الشعر والادب » : أن السهولة عند بعض الشعراء علامة سيئة ، ولم يخطيء من شبه الحلق الفني بآ لام المخاض ؛.

ويقول دوفَّت باركر ° : الوحي نتيجة درس شاق طُويل ، والالهــــام الفني

- . Rodin, L'Art من ۲۲۶ ـ ۲۲۶ (۱)
- H. Cuvillier, Manuel de Philosophie, Tome I, (Paris 1931) من ۹ ۵ من (۲)
  - Lalo, Introduction à l'Ésthétique ف ١ من (٣)
  - Revue de Métaphysique et de Morale, 1946, v. 43, (t)
    - ص ١ ـ ٣ ٠ ــ مقالة الشعر والادب لكروتشي .
      - ( a ) ص ۹۹ من Principles of Aesthetics

عصارة الجهد العنيف بين واع ولاواع ، وخلاصة الجهود الطويلة التي اتصل فيهما الفنان بآثار اسلافه وجعلها مصدر إلهامه .

♦ ونظرية اللاوعي هذه هي التي يستغلها المربون الحديثون فيوعزون الى الطالب بدرس بعض المسائل الصعبة « والنوم عليها » اي ان يعطيها محال النضج في دائرة لاوعيه ، حتى اذا عاد النها بعد فترة من الزمن اذا هي تنحل امامه بسهولة وأذا هو يفهمها بشكل واسع جديد ما كان ليحلم به من قبل.

وقد بحث الدكتور وليم ب. كانون في كتابه «طريقة باحث»، الفصل الخامس ، موضوع الوحي والالهام الذي يتناول العلماء كما يتناول الفنانيين. واظهر بالاختبار ان الالهام يلعب دوراً في الحلق والاكتشاف لا يقل عن دور التفكير وإعمال الذهن. وشرح ذلك بقوله ان التفكير الطويل في موضوع مل واعطاءه فرصة النضج في الذهن في حالات النوم والراحة ينتهي عند اكثرية الباحثين وطلاب العلم بالهامات وحلول مفاجأة ، كأنما في العقل ناحية تعمل في الحفاء أو على هامش الفكر وتحمل الى الذهن الواعي نتيجة عملها في اوقات مختلفة تستى حالات الالهام.

والدكتور المذكور يتفق مع السيكولوجيين على حقيقة وجود هذه الاوقات الالهامية لكنه لا يوى وأيهم في تسمية مصدر هذه العمليات التي تجري في الحقياء بالعقل اللاواعي ، كأنما هناك عقلان واع ولاواع وهو لذلك يقترح ان نسبها عليات خارج الوغى او على هامشه .

ونحن نرى ان لا عبرة في الاسماء ، فالسيكولوجيون لا يقولون بوجود عقلين بل بطبقتين من الافكار ، العليا الداخلة في الوعي والسفلى التي تغوص فيها الافكار المكونة .

ومن المناسب هنا ان نشير الى الظروف الموافقة لحالات الالهام عند الفنان كما عند العنان كما عند العالم والدارس ، وهي في رأي الدكتوركانون : شيدة الانصراف الى موضوعنا والاستغراق فيه وكثرة الاطلاع وسعة المحفوظ في ما يتعلق به وراحة

Walter B. Cannon, M. D. The Way of an Investigator (W. W. (1) Norton & Co. N. Y)

الجسم والعقل وحرية الذهن من قبود التقليد ومن ضغط القديم .

واذا راجعنا وصية ابي قام الى البحتري عن كيفية نظم الشعر وجب دنا هناك ما يشبه هذه الارشادات .

يستمد الفن غذاء اولاً من معين انساني عظيم هو اللاوعي المجموعي العام او العقد الفطرية ملهمة الاساطير و الحكايات الشعبية التي تشترك فيها الشعوب وعليها بنيت اهم روائع الفن . ومن ذلك تبدو لنا اهمية المحافظة على ما في محيطنامن اساطير ورموز وحكايات شعبية . ثانياً : من معين فردي ذاتي اي من لاوعي الفنان نفسه ومن عُقده الشخصية و احلامه التي يحاول عرضها بطريقة فنية مبرقعة . ويرى بعض الباحثين ان الفن المستقى من العقد الفطرية العامة هو الفن الانساني الارفع لأن رموزه تؤلف نوعاً من اللغة العمومية وتستطيع ان مخاطب الجميع بلغة الجميع، وهو لذلك اقرب الى النفوس من الفن الذي توحمه العقد الشخصة .

والفن الكلاسيكي في نظرهم مستقى من اللاوعي المجموعي ــ من الاساطير الشعبية العامة والعقد الانسانية الحالدة يرفده العقل والوعي . بينا الفن الرومنطيقي ذاقي محدود المنهل مقيد بالعاطفة والذات . ولهذا يقولون أن كل أديب يبدأ ذاتياً أي بعرض نفسه وحياته الشخصية ، وينتهي موضوعياً فتتسع نظرته وتصبح وطنية شعبية أو الممة انسانية .

ولعل هذا ما حدا ببعض النقاد الفرنسين الى القول ان الادب الرومنطيقي يمثل نوعاً من الادب محدود القيمة ضيق النظرة لا يأتلف مع العقلية الفرنسية. لكن هذا لا ينفي وجود الروائع الانسانية في الادب الرومنطيقي نفسه لأن قصة الفنان كثيراً ما تكون قصة كل انسان.

### الفن والذكاء

ومقاييس ذكاء الاطفال عند السيكولوجيين تتناول هذه النواحي جميعاً على اختلافها، في حين أن البحث العلمي المدفق يُقصل انواع الذكاء تفصلا فيقسمه الى ذكاء علي، وهو ذكاء تأملي، إلهامي، بديهي أو فني، وهو ذكاء الشاعر والموسيقي والحطيب والمصور. وذكاء تفكيري مجرد وهو الحاص برجل التشريع والتحليل، وذكاء تخيلي عند الهندس والعالم.

وهناك ذكاء ادبي وذكاء علمي ، ذكاء مادي صناعي يتعلق بمهارة البدين ورشاقة الحركة، وذكاء شفهي لساني وهو حدق القول. كذلك الذكاء النقدي الذي يبرع صاحبه في النقد والتحليل، والذكاء الحالق المبدع الذي العبقري. وهناك ايضا ذكاء شامل متنوع لا ينحصر في ناحية واحدة فيزج صاحبه في حيرة الانتخاب. ومن تقسياتهم ايضا : ذكاء سريع وذكاء بطيء عميق، تفكيري وإلهامي، الى غير ذلك ١.

ان الفنان نوعاً خاصاً من الذكاء ، هو التأملي ، الالهامي او البديهي . والفنان العبقري الذكاء الحالق المبدع. وعلى هذا قد يكون الفنان حاذقا كل الحذق في فنه ، وغبياً جاهلًا في غير فنه . وربا حذق غيره ادا كان من ذوي المواهب المتعددة ، نظير ميكال انج الذي جمع بين الفن والعلم والفلسفة . وقد يكون فناناً وناقداً في وقت واحد نظير ديلا كروا ، وبودلير ، وفاليري .

والغالب في رجل الفن أن يكون ساذجاً في ما لا مخص الفن. وذلك لانصرافه

Piéron, H. Psychologie Expérimentale من ۲۱ من (۱) (۱) (Armand Colin, Paris 1942)

التام الى فنه كما يقول رودين. وربما جهل النقد وعجز عن نقد انتاجه الحاص اذا لم يكن ذا ذكاء نقدي. وهو قلما يستطيع التحليل او التفكير المجرد على طريقة الفلاسفة. ولهذا لا يتردد بعض الباحثين في التصريح أن الفن عدو المنطق وان الفلسفة تقتا الشعر ١.

وليس يضير الفنان ان يكون شاذاً لا منطقياً في فنه ، لكن سذاجته المنطقية
 تظهر غربية في الاتجاث العلمية ومن الحير له ان ببتعد عنها .

وَعَا أَنَ النَّهِ يَعْتَمَدُ عَلَى البَّدَاهَةُ وَ الذَّكَاءُ الالهَامِي - يُخِلاف العلم الذي يعتبد على الذكاء التفكيري – نواه ينمو غواً عجيباً عند الشعوب البّدائية وفي الاوساط الفطرية. وقد عثر رجال الفن في الغرب الحديث على نماذج رائعة من فن الزيقيا و اميركا وجزر وسكان الجزر الذين لا يزالون على الفطرة في مناطق من افريقيا و اميركا وجزر الباسيفيكي . ووجدوا عند هؤلاء الفنانين فهماً بديهياً لاصول الفن ورأوا في فنهم الباسيفيكي . ووجدوا عند هؤلاء الفنانين فهماً بديهياً لاصول الفن و رأوا في فنهم الميرات التي يتجه نحوها الفن الحديث كالابتعاد عن الواقع ، وتبسيط التعبير والحطوط ، الذي ينشأ عنه الغموض و الايجاء ، والتوازن والتكرار المتسق . ولا يخفى ان عدداً من الفنانين الحديثين – منهم بيكاسو و زملاؤه – يستلهمون هذا

و كأن الفن الحديث يستمد قوة وحياة جديدة في العود الى الوراء واستلهام الفن البدائي والفنون القديمة التي ازدهرت في عصور الفن العظمى في الشرق الاقصى وغيره، بعد ان طغى سيل العلم و الآلات على العصر الحالي حتى كاد يذهب بالالهام الفني الأصيل.

الفن الفطري في انواعه وميزاته .

يقول A. Dew في دائرة المعارف البريطانية (طبعة ١٤) تحت مادة « فن » : ﴿ أَنَّ الفَيْانُ الشَّرِقِي بِرَسِمُ شَعُورُهُ وَلَا يَتَقِيدُ بِالْوَاقِعِ . وليست الصورة عنده سوى فاء عنه قدم المتات من المائد المائد

قناع تختفي تحته الحقيقة . وإذا صور غصناً اراد به أن يدعو الناظر آلى شحد خياله رسمي يتصور شجرة السقة تفيض بفرح الحياة . »

وهذا يوينا أن مبدأ الغموض في الفن الغربي الحديث مستقى في بعض أصوله من فن الشعوب الفطرية .

<sup>(</sup>١) القول لكروتشي ويتفق معه في ذلك اصحاب « الشعر الصافي » .

#### وظـــائف الفن

بوينا التاريخ ان الفن ارتبط منذ القدم - منذ ارسطو و افلاطون قبله، وعهود سيطرة المسيحية في الشرق والغرب كم بوظيفة الاصلاح والتثقيف وتهذيب الناشئة وترقية الشعور . وان هذه النظرية التي تسخر الفن لحدمة الاخلاق فد تمتعت بسيادة بقي اثرها حتى عصرنا الحالي فاعتنقها كثيرون من النقاد والباحثين كأمر مسلم به حتى اصبحوا لا يرون خيراً في الأدب الذي لا ينم عن « فكرة او عبوة او عظة سامية » واجمعوا القول في وظيفة الادب فقالوا : « انها تنحصر في شيء واحد

وهذا لا يعني أن الفن ، طيلة هذه العصور التي أشرنا اليها ، قد خضع لتشريع النقاد والوعاظ . فمعظم الآثار الفنية في الموسيقى والرقص والتصوير والنحت تخلو من أية قيمة وعظية أو تهذيبية / وكذلك في الادب تجد مئات الآثار التي تنحصر المفائدتها في الامتاع والتسلية نظير بعض مسرحيات شكسبير ( « حلم ليلة صيف » ) وبعض شعر تنسون وسونبون وقصص ادغار بو وغيره . وهو عين ما نجده في كثرة الشعر العربي الذي لا يرتبط بفائدة عملية أذا استثنينا منه شعر الحكم الذي لا يخلو

من فائدة وعظية للقاوى ، وشعر التكسب الذي انحصرت فائدته في الشاعر . لكن من الحير ان نلم بتطور موقف النقاد من هذه المسألة ونتتبع خلافاتهم ومجادلاتهم حولها بيناكان الفن يتابع سيره متأثراً بتلك الاحكام او غير متأثر . وقد درس هذا الموضوع الباحث الاستاطيقي «لالو» في كتابه: «L'art et la Morale» وعرضه عرضاً تاريخياً مبيناً اقو ال مشاهير النقاد والفلاسفة في موضوع الفن و الاخلاق

ا (١) ص ٧٦ من أصول النقد الأدبي لاحسد الشايب .

قال ما ملخصه: برى افلاطون ان الجال والصلاح شيء واحد، والفضلة عنده جمال الروح، وهو في جهوريته يحمل على التراجيديا والملحمة والشعر إلا مدائح الآلهة والعظاء ا . وقد حداحدوه افلوطين الذي قدّم الصلاح على الجال مع محاولته التوحيد بينها . وسادت في العصور الوسطى نظرية النوحيد بين الجال والصلاح وبقي لها الله في عصر النهضة فقال رونسار: « الموسيقى مصدر بهجة وفرح ومن لا يتأثر بها فهو شرير » . ولوثر برى فيها فنا إلهيا ، وميكل انج يرى في التصوير وسيلة النقرب من الله . ومن الحديثين الذين وحدوا بين الجال والصلاح ورأوا في الاول وسيلة الى الثاني متصوفون نظير غويو ومترلنك و كروتشى .

وهناك فئة اكثر اعتدالا من المتصوفين . زعيمها ارسطو واتباعها اخضعوا الفن فحدمة الفضلة من غير المستحدوا بينها . فارسطو لا ينفي الفنان من مدينته كما يفعل افلاطون لكنه ينكر على الشبان مشاهدة لوحات بوزون الواقعية والمسرحيات الهجائية ولايستحسن سوى الموسقي الوعظية . وفي التراجيديا يفرض ان يكون الاستخاص صالحين لكنه يجيد أن تتضمن المسرحية ما ينافي الاخلاق بشرط ان يكؤن في ذلك فائدة ظاهرة وسبب معقول . وهو واضع نظرية التطهير (كاثرسيس ) المشهورة ومؤداها ان التراجيديا من شأنها ان تثير عنصري الشفقة والحوف بصورة تطهر الانسان من هاتين العاطفتين او انها و تدخل عاطفة مماث للك التي في نفوس السامعين تهديء اعصابهم وتطهر روحهم من تلك العواطف كما لتلك التي في نفوس السامعين تهديء اعصابهم وتطهر روحهم من تلك العواطف كما يستخدم في الطب الحامض لازالة المحوضة والمالح لازالة الملوحة . »٢

وقد سيطرت فكرة الفن الصالح على اهل القرون الوسطى عصر التدين ــ وايضاً على عصر النهضة ــ وهو امتداد القرون الوسطى في بعض نواحية ــ والقرون التالية حتى القرن التاسع عشر . واند مجت آراء افلاطون وأرسطو المثاليين بروح التزهد والتصوف المسيحي وشددت النكير على الفن واكتفت بتشجيع الموسيقي الدينية والمسرحيات الفاضلة والتصوير المقيد بقوانين الآداب. ولم يتصد الحد لمناقشة

<sup>.</sup> Dialogues of Plato, vol. I, The Republic, ٦٤٧ ، ٦٤١ ، ٦٠٧ س (١)

<sup>(</sup>٢) شرح لفظة كأثرسيس لآبر كرومني في كتاب « النقد الادبي » .

هذه الفكرة حتى قامت نظرية « الفن الفن القرن التاسع عشر فثارت على الفن التوجيهي وأنكر اصحابها تقييد الفنان وغاظهم ان يكون الفن وسيلة المدعاية وآلة مسخرة في ايدي الوعاظ والاخلاقيين . ومن هؤلاء الثوار بودلير وموباسات الذي يُنسب اليه القول التالي : « كل كتاب يُشتم منه الدعاية او التوجيه يفقد كل صبغة فنية . فالفنان ليس من شأنه التعليم . وان وجدنا في الفن تعليا فذلك أمر عرضي غير مقصود ا ومثله اوسكار وايلد الذي ينفي الفكرة التوجيهية نفياً باتا وريمي دي غورمون الذي يقول : « للفن غاية خاصة ذاتية . إنه غاية نفسه ولا يتضمن رسالة قط ، لا دينية ولا اجتاعية ولا اخلاقية لانه يويد ذاته حراً لاهياً غريباً مخالفاً لكل شيء حتى قوانين الطبيعة التي تستعبد الانسان » ٢ .

ويقول أيلي فور: « أن الانسان المتمسك بقوانين الاخلاق لا يستطيع أن الكون فناناً ، والشعب الذي تسيطر عليه تقاليد الاخلاق والآداب العامة لا ينتج فنانين . لأن الفن ينكر التقليد أذ أن التقليد يقتله أما الاخلاق فتدعو إلى التقليد لانها تحما له . »

وظهرت فئة من الفلاسفة والفنانين رفعت الفن فوق الفضيلة والصلاح وجعلت العظم ما في الوجود . قال رينان : «كل ما هو جميل جائز » وكان نيتشه يرى في الرقص اجمل مظاهر القوة والحركة مويقترح إحلال الفن محل الاخلاق لأن آداب « المعلمين » او اخلاقهم هي القوة والرشاقة والجال . « اخشوشنوا لكي تعيشوا في الجال » يقول السوبرمان . م كذلك بلدوين الاميركي يدءو الى تقديس الجال وسيطرته في الكون .

ولكن - في الوقت نفسه - قام لعباد الجال خصوم ناهضوا الفنون واثاروا عليها حرباً شعواء لانها لهو ضار ين البطالة ويغري بالكسل ونعومة العيش منهم آباء الكنيسة المستحمة الذين رأوا فيها بقية من عصور الوثنية. ومن اتباعهم بوسويه الواعظ ، وبرونتيار العلمي ، وتولستوي المثالي الذي يرى في كتابه « ما الفن » ان

Lalo, Ch. L'art et la morale ص ۴ من (۱)

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق س ١٠٢.

غاية الفن هي تحقيق الاخوة الانسانية ونشر الديانة العالمية . كذاك الكتاب لانسانيون والاجتاعيون الذي ظهروا في القرن التاسع عشر عززوا نظرية الادب الاجتاعي الذي يسبو بالنفس ويهذب الاخلاق . قيال دوماس الابن الذي اشتهر بمسرحياته الاجتاعية (غادة الكاميليا) : «كل ادب لا يستهدف الكمال والفضيلة بمسرحياته الاجتاعية (غادة الكاميليا) : «كل ادب لا يستهدف الكمال والفضيلة والمثالية والفائدة العامة هو ادب عياجز مريض لم يكتب له البقاء . اروني كاتبا واحداً قدسته الاجيال لم يكن قصده انسانياً نبيلا . »

اما «كنت » فيشوب موقفه بعض الالتباس وهو القائل: الفن نهاية من غير غاية (ص ٩٠ من Critique of Judgment). ويشرح لالو هذا القول بما معناه: الفن أخلاقي من غير ان يتقيد بقانون الاخلاق اي انه مثالي بالضرورة وأخلاقي على غير قصد . ويقول «كنت » ايضاً في ص ٢١٥ من الكتاب السابق: « اذا لم تندمج الفنون الجميلة بالفكرة الاخلاقية التي تمنح وحدها السرور القائم بذاته ، يصبح السرور غايتها وتكون حينئذ آلة للتسلية وازالة الهموم لكننا بذلك نزيد رئاسنا وفي هذه الحالة نفضل على الفنون الجميلة جمال الطبيعة . »

\* \* \*

مر بنا مجمل ما كتبه لالو في مُوضوع علاقة الفن بالاخلاق خـــلال العصور، ولنذكر تعليق المؤلف عـــلى ذلــك . قــال في كتابه L'art et la Morale ص ١٦٤ وما بعدها : « ان الاحكام الاخلاقية نتيجة عوامل متعددة ليست مجد أذاتها اخــلاقية : اعتبارات صحية ومنطقية وحقائق طبيعية وتاريخية وقضايا مبتافيزيقية كالدين . وهذه العوامل عرضة للتغير وبتغيرها تتأثر الاحكام الاخلاقية . فالحرب العالمية بانقاصها عدد الرجال خلقت بعض التبديل في الرأي العام وعززت فكرة التساهل في موضوع الزواج الحر وحقوق الاولاد غير الشرعين ١. ان

<sup>(</sup>١) وهذا عين ما يقوله ديغرامون ليبار في «Essai sur le sentiment esthétique» ص ٢٨٦ : ليس هناك قانون اخلاقي يستطيع ان يكون مقياسا صحيحاً فيا لو اعتبرنا الاخلاق غاية العاطفة الاستاطيقية وهدف الجال . ان المثل الاعلى في الاخلاق يتغير حسب البيئة والعصر. وما تحسبة هنا صالحاً في مكان آخر . ورغم اللور المنبعث مما وراء

القانون الاخلاقي على نوعين: نوع ضيق شديد التعصب يرى في الفن والعلم خصمين متنافسين، و نوع متساهل رحب الصدر وهو الذي وصفه بودلير في قوله: د لا نويد بقانون الاخلاق هذا النوع الوعظي الذي يتخذ لهجة الادعاء والصلف فيفسد اجمل القطع الفنية لكنانويد وعظا ملها ينساب بلطف وينسل خفية في المادة الشعرية كما تنساب السوائل اللطيفة في احزاء الكون. ان الاخلاق لا تدخل في الفن باعتبار انها غايته و انما تمتزج به كامتزاجها بالحياة نفسها والشاعر مرشد بغير علمه، بفيض طبيعته الحسة السبحة ١.

ويختم الكاتب بقوله: ان الفن يقوم في الحياة بخسة ادوارتنقسم كما يلي: او لا الفن الواقعي الذي يصور الحياة ويومي الى العبرة والمثل ، ويظهر فيه انتصار الفضيلة على الرذيلة والحير على الشر فهو اخلاقي بالضرورة . ثانيا : الفن المشالي الذي يضع امام الناس مثلا اعلى مزيناً لهم التسامي نحوه . ثالثاً : الفن المترف الذي ينقل متذوقه عالم الحقيقة الى عالم الحيال ويوفه عنه . ووظيفة التنفيس هذه تسند أيضاً الى الفن الصرف او ما يدعونه فناً للفن . ووظيفة خامسة يقوم بها الفن هي التطهير الذي الشار اليه ارسطو ، تطهير النفس من غرائز اوميول ضارة وذلك بان يشاهد الانسان

ولو اردنا مناقشة « لالو » لقلنا انه اصاب في قوله ان الفن يقوم في الحساة الله يوظائف متعددة وهي على الاصح اربع لا خمس : العبرة – المثالية او عرض المثل الاعلى – التنفيس – التطهين . ولكن لا يصح ان ننسب كلاً من هذه الوظائف الى نوع خاص من انواع الفن . فالفن الواقعي قد يكون اخلاقياً وقد لا يكون . وقد يثل انتصار الفضيلة او عكس ذلك كما نوى في روايات « زولا » الواقعية

تمثيلها أمامه فيستعيض من الحقيقة بالخيال ويشفى من هذه المبول .

الطبيعة لا تزَّال المنائر الانسانية المنصوبة في الطريق عرضة للتغير والتقلقل. ٣

وفي ص ٨٨ : « واليوم اذ تسود النظرية القائلة ان القسيح في الفن ـــ من حسّي او خلقي ـــ يستطيع ان يكون مصدر جال ، يرى المتصوفون انفسهم مضطرين الى التسليم بمبدأ القبح في الفن لكنهم يتحفظون بقولهم ان القبح يكون حينئذ ستاراً شفافاً يظهر من تحته الجال المتسق ويزداد روعة بقوة التضاد . »

<sup>(</sup>۲) ص ۱۹۰ من L'Art et la Morale

فهي وصف واقعي عنيف لمفاسد المجتمع واقداره. وقد يكون للنوع الواحد عدة وظائف. فالفن المترف والفن الصافي (الفن للفن) قد يقومان بوظيفتي الامتاع والارشاد في آن واحد فيجمعان بين اللذة والفائدة. ولنذكر هنا مسرحيات موليير الهزلية فهي تمثيل كاريكاتوري للواقع لكنها تجمع بين المتعة والعظة.

واذا ما اتينا الى «آلان» - زميل «لالو» - الذي يشير في مباحث الاستاطيقية بصورة متواترة الى وظيفة الفن - رأينا هناك فكرة تتردد عنده بغير انقطاع وهي ان الفنون انضاط وتعديل للاهواء وكبح لثورتها سواء ذلك في رجل الفن ام متذوقه .

ب وهنا بعض اقواله في الموضوع: الفن انضاط في نفسية الفنان و في نفسية متذوقه ايضاً ، فالرقص يلطف حدّة الحب ويعدّل جموحه ، والرقص حب منتظم انيق معتدل ١ . فالحركات المنتظمة تعدّل الشهوات الجامحة وتهديًا ٢ . يقولون ان الموسيقى تهيج الشهوة او تثير الاهواء ، والامر بالعكس فوظيفتها كوظيفة الدموع

الموسيقى نهيج السهود أو تنبير الأهواء ، وألا مر بالعجس فوطيقها الوطيقة الدموع التي تخفف الهم بدلا من أن تؤيده " . ويسرد المؤلف أنواع التعزية والتطهير في الخياة : العقل ، الايمان ، الألم ، الصداقة ، الحب ، الفنون الجميلة ؛ .

وهو يتفق مع ارسطو على نظرية النطهير : «كما أن بطل هوميروس وبطلكل دراما بشفى من الخوف بسيره الى الحرب ، الى المصبحة ، ألى الموت ، هكذاكل شعر يقلقد هذا المسير المنتظم وهذه المغامرة ، فهو يهزم فينا الحوف ويثير البطولة» . « الشعر يمثل اهواءنا ، وبعرضها امامنا يهدئها لاننا نصبح لها مشاهدين متفرجين في معزل عن نتائجها وهذه حالة تقرب من الجلال » " . ويقول في فصل « الدموع » : « الفن الرفيع لا ينحط الى إثارة الحوف ولا الألم بل بواسطة المشهد وحده ويتجسيم ،

<sup>(</sup>۱) ص ۳۸ من Système des beaux arts

<sup>(</sup>٢) ص ٩ ه من المصدر السابق .

<sup>(</sup>٣) ص ١٣٠ من المصدر نفسه ، فصل ١٣٠ Des bruits rythmés

<sup>(</sup>٤) ص ٥٠ من المصدر السائبق .

<sup>(</sup>ه) ص ۹۸ من Vingt Leçons sur les beaux arts

<sup>.</sup> Système des beaux arts من ٤٠ س (٦)

ألمصاب مجرونا ويطهرنا من الحوف والشفقة كما قال أرسطو » \ وَهَنا يَتَضِعُ لَنَا مَـَا الْشُرِنَا اللَّهِ فِي فَصَلَ آخَرُ ( العَاطَفَة فِي الفَن ) : أن الفن العنيف الحــــاد هو النوع الرخمين.

اما علما، السيكولوجيا الحديثة فلهم في شرح وظائف الفن آراء تستحق الاهتام خصوصاً لانهـــا تؤيد كثيراً بما عرفه قدماء الفلاسفة وكبار النقـــاد بمعزل عن السكولوحيا:

المالوعود فيسير فيها مبهوتاً » ومن هنا يستحسن الغموض في الفن لانه اشد اثارة للحلم. يقول سوريو: الاثر النثري يقول لنا حالا وقاماً كل ما يستطيع قوله ، اما الاثر الشعري فيرغمنا على الوقوف والتأمل وقد نستطيع الاستدلال عليه بهده العلامة: انه هو وحده يثير فينا تأملًا طويلًا ٢. ويقول برغسن: «غاية الفن تنويم القوى العاملة أو المقاومة في شخصيتنا وقيادتنا الى حالة استسلام نتصل فيها بالفكرة ونشارك في العاطفة » ٣ والفن اذا أثار الحلم ألقاه في دائرة اللاوعي واستحضر صوراً تقوم مقامه فتغنى النفس بمعان حديدة وينشأ من ذلك انطلاق تأثري شديد يزيد في حاذبه الفن .

٢ - الفن عندهم مصدر انسجام وتلاؤم بين عناصر مختلفة يقيم توازناً بين العقل مختلف نواحي العقل ، وكما قال كنث ، يلائم بين الطبيعة والحرية ، بين العقل والشعور ، بين الوعي واللاوعي ، بين المادة والروح . واحياناً يأتي بحل لعقدة وجواب لمسألة ولا يكتفي بأن يكون بعثاً للماضي او حالة رجعية بل يحاول وصل الماضي بالحاضر والتوفيق بينها كما انه مصدر ايحاء للمستقبل وينبوع خلق والهام . الماضي بالحاضر والتوفيق بينها كما انه مصدر ايحاء للمستقبل وينبوع خلق والهام . إن روسو في قصته «هلويزة الجديدة »كان يعسبر عن حلم لكنه كان ايضاً يتنبأ بنيار نظام الطبقات الذي عقب وفاته بسنين قلائل . كذلك قصة «البعث»

<sup>(</sup>١) المصدر السابق فصل « الدموع » .

<sup>.</sup> Psychanalyse de l'art من ۱۸۹ من (۲)

Essai sur les données immédiates de la conscience. ( ) -

لتولستوي صراع مؤلم ينتهي بخلق جديد وحل ملهم موفق يبعث الاطمئنان في النفس. وقصة « اهل الكهف » لتوفيق الحكيم صراع طويل بين جبارين ، الحب والزمن ، ينتهي بانتصار الحب على الزمن وهو مبعث ارتباح في نفس القارى، وان جاء هذا الانتصار بعد فوات الاوان ليجعل الحاتمة درامية واشد وقعاً. ومن القصص ما يترك القارىء حائر الانها تنتهي بسؤال من غير جواب نظير قصة اندريه كورنيليس لبول بورجيه ، ومع ذلك فهي صراع على طريقة هملت، صراع في نفس الابن ، هل يقتل زوج امه الذي تحقق انه قاتل ابيه ، وهل يقضي على سعادة الام التي كانت تجهل الجريم ؟ وينتهي الصراع بقتل المجرم وانحلال عقدة اوديب لكن السؤال يبقى في ذهن القارىء كما في ذهن اندريه كورنيليس : «هــــل اصاب في السؤال يبقى في ذهن القارىء كما في ذهن الذي يثير التفكير .

٣ - الفن مصدر تنفيس وتسام . والسيكولوجيون يتفقون هنا مع ارسطو آلان ولالو على أن الفن تنفيس للفنان وللمتذوق في آن واحد لانه تحقيق حيالي لرغبات باطنية ، وهو تعزية وتحفيف عن النفس ومصرف صحي للانفعالات المكبوتة بألم ومنفذ بريء للشهوات والنزعات الضارة . وهو مثير النشاط النقسي ينقل الى كل متذوق احلامه الحاصة ويفهمه كل على طريقته ويتناول منه ما يناسبه .

ر ومن الآراء الكلاسيكية في الاستاطيقي تشبيه الفن باللعب والتقريب بينها . وقد ذاع قول الفيلسوف سبنسر: « الفن لعب لانه مثله مجرد من الغاية ». كذلك السيكولوجيون يقابلون بينها فيقولون ان الفن كاللعب استعاضة من الحقيقة بالرمز، وقد يبدأ الفن عند الولد بشكل لعب ثم يتحول الى ميل ثابت ، كالطفل الذي مارس لعبة الرسم والتخطيط فقد يمتد عنده هذا الولع الى سن الفتوة ويتطور الى فن .

ويقرر السيكولوجيون حرية الفن في قولهم : الفن يشبه اللعب في انه حر ١ . واذا سلمنه اللعب اللعب نتيجة ميول غير ثابتة تحاول الاستقرار على شيء ما، فهمنا اهمية شعور الحرية الذي يرافق اللعب . والفن وحده يستطيع ان

Baudouin, Psychanalyse de l'art من ۲۳۸ س (۱)

يتخذ شكل اللعب ويثير شعور الحرية والنشاط. وبواسطة هـذا الشعور الحريمين الفنان في خلق الاشكال المتعددة لموضوع واحد ويتفنن في عرض صوره وافكاره وتنويع آثاره وابطاله .

نستطيع الآن ان نقول مع اكثرية الباحثين ان الفن وسيلة إلهام وترفيه وتنفيس وتطهير وتعديل للاهواء عند الفنان ومتذوق الفن. وبهذا المعنى فقطتكون وظيفته اجتماعية مثالية – او تهذيبية اذا شئت – بشرط ان تظهر فيه هذه الوظيفة بشكل ايحاثي، فني ، غير مباشر، كما قال بودلير.

وقد سبق القول في تحديد الفن انه تعبير حرا ، لا يتقيد بقاعدة ولا بفائدة عملية ومنها طبعا الفائدة المثالية او التهذيبية ، وليس عليه سوى ان يكون فناً . ولهذا يقول «آلان » « الشعر التعليمي والنثر المسجوع متساويان في القبح » "مر فالفن قد يقوم بهذه الوظائف التي نسبها اليه الباحثون منذ ارسطو وكنت حتى آلان ولالو وغيرهما. لكنه لا يتقيد حتا باحداها ولا يضعها نصب عينيه بل انها فيه نتاج عرضي غير مقصود. ونحن لا نقيس الفن بمقدرته على التهذيب وصقل النفس ولا بما فيه من حكمة او عظة او إلهام لانهقد يؤدي هذه الوظيفة بمجرد الجال الذي فيه وعايم سن في النفس من نظام ورضى وتفتح دون ان تكون هناك عبرة او حقيقة طاهرة على والفن مرن شديد الايجاء فقد يوحي للواحد ما لا يوحيه للآخر ويقرأ فيه متذوقه ما لم يجلم به الفنان نفسه . وهذا الفنان لا يفكر ولا يحلم بنتائج فنه واغا

<sup>(</sup>١) ص ٢٣٨ من المصدر السابق.

 <sup>(</sup>٢) فصل \* هل للفنون الجيلة ميزات مشتركة » وايضاً « تعريفات فلسفية للجهال ».

<sup>(</sup>٣) ص ما ۳ من Système des beaux arts

<sup>(</sup>٤) يقول دي غرامون أيبار في ص ٨٨ من Essai sur le sentiment esthétique ونحن نعلم أن دقة الصنعة في الفنون أهم من قيمتها الاخلاقية وهذه الصقة الاخسيرة رغم شدة تأثيرها ليست مما لا يستغنى عنه ، والفن يستطيع أيقاظ الشعور الاستاطيقي من غير أن تكون له فائدة أدبية وهو أمر واقع لا يحتاج إلى أثبات . وفي ص ٢٧٠ : لقد مضى الزمن الذي كنا فيه نعتبر سيادة المثل الاخلاقية أمراً ضرورياً في الفنون .

ينبع الفن من نفسه بجكم طبيعته ووحيه .

سوكل فن يستهدف الدعاية ساقط منبوذ . والدعاية للفضيلة بواسطة الفن منبوذة كالدعاية للتهتك والاباحية . والقبح – حسياً كان ام خلقياً – يستحيل بواسطة الفن الى جمال فيكون مصدر سرور وتطهير كما قال ارسطو وبعده لالو وغييره . والفكرة السامية لا قيمة لها – فنياً – ما لم تعرض في قالب فني . ولا يوفع قيمة الشعر معنى يشير الى النبل والفضلة اذا كان القالب ضعيفاً ، كما في قول المعري : فلا هطلت على ولا بأرضى سحائب ليس تنتظم البلادا

-وخير منه قول ابي فراس وفيه طرافة المعنى والقالب مع انه « ينطق بالأثرة وحب الذات » ١ :

معللتي بالوعد والموت دونه اذا مُتُ ظمآنا فلانؤل القطر ُ فهو بنت ينبض بالحياة والجال .

و اخيراً الحاد اعتبرنا الفن مرآة للحياة بمثلها في مجاسنها ومساوئها فله ان يتناول هذه النواحي جميعها بشرط ان يكون فناً .

على اننا نجد في بعض الآثار الفنية ما نستقبحه بصورة بديهية لمنافات اللاحلاق المتعارفة ، والحقيقة اننا نستقبحه لانه من النوع الرخيص المنافي للذوق . فالشتائم والمجون في بعض شعر الفرزدق وجرير وابي نواس وابن الرومي تنعد من الفن المستقبح لا لمنافاتها للاخلاق بل لما فيها من تفاهة أو دوق سوقي وروح رعاعية ٢ وهذا ما عناه كنت بقوله: أن أفضلية الفن الجميل تقوم في انه يستطيع أن مخلع المحال على القبح . لكن هناك نوعاً من القبح لايمكن تمثيله دون أن نهدم اللذة الاستاطيقية وهو تمثيل الاشياء التي تثير الإشمار الا .

<sup>. (</sup>١) اصول النقد الادبي لآحمد الشايب صُ ١٨١ حِيث يقيس المؤلف الشعر بما يتضمنه من سمو الفكر ة .

 <sup>(</sup>٢) من النوع الرعاعي الذوق ، قصص تنشرها بعض الصحف ودور النشر التجارية ،
 وتلاحظ أن الكاتب قدد تعمد فيها المالغة والتبسط في وصف مواقف الغرام وحالات العثمق ليرضى ذوق العامة في ميلهم إلى الاسراف العاطفى والصور المهيجة العنيقة .

<sup>.</sup> Kant's Critique of Judgment ص ۱۹۵ من (۳)

ترى أيكون الذوق هنا حكما ? وما هو الذوق ?

اذا كان التذوق هو المقدرة على الاستمتاع بالجمال فالذوق في تحديد «كنت » هو قوة الحكم على الشيء ، او على طريقة تمثيله ، استحساناً او استهجاناً ، لغير ما غاية عند صاحب الحكم ومن غير قاعدة يقاس عليها ا فحكم الذوق عند كنت حكم خالص مجرد من الغاية او القاعدة ، شأنه في ذلك كشأن اللذة الاستاطيقية والانتاج الفني نفسه .

ويرى كنات ان الذوق مبني على شعور قابل الانتقال من شخص الى آخر أ. أي ان الشيء الذي نعاينه قادر بالضرورة على توصيل الاحساس بالرضى أو بالعكس الى معاينه وهذا الاحساس واحد عند الجميع، فينتج من هذا أن قوة الحكم أمر عام شامل في البشر لانها غير مبنية على صور أو تصاميم سابقة . ويضيف قائلا : كل من يصف شيئاً بالجال يزعم أن كل أنسان يجب أن يوافق على ما يقول ، وهذا كل من يصف شيئاً بالجال يزعم أن كل أنسان يجب أن يوافق على ما يقول ، وهذا يستدعي وجود مباد ذاتي يعين ما يعجب وما لا يُعجب ، بواسطة الشعور لا يواسطة صور أو أفكار في الذهن . وهذا المبدأ الذاتي هو الاحساس العام ولا يصح حكم الذوق الا بافتراض وجود هذا الاحساس العام ٢ .

كذلك « ادموند بورك » في بحثه موضوع الذوق يقول بوجود مقدرة فطرية على الحكم : ان اللذة الناشئة عن تذوق الاشياء المحسوسة هي لذة الذوق الفطري الذي لا يدخل فيه عمل الفكر . كذلك التأثر بالاهواء تأثر فطري . اما حيث تتعقد الاشياء ، حيث يجب تقدير الآثار الفنية ومسائل التنسيق والتناسب ونحو ذلك ، هناك لا بعد من عمل الفهم ولا بد من صقل الذوق بالدوس والمارسة واطالة النظر ٣ .

ويوافقه كنات حين يقول : أن الذوق ، منع كونه قوة مبتكرة شخصة لا تُقلّد، هو قابل التهذيب والنمو بواسطة الكلاسيكيات أو روائع الفن .

<sup>.</sup> Kant's Critique of Judgment ص ه به من (١)

<sup>(</sup>۲) ص ۹۲ و ۹۳ من المصدر السابق .

<sup>(</sup>۳) س ۴۶ من Burke, Introduction on Taste

« وقد قال القدماء ان عقلنا اكتسابي وهذا لا يعني اننا نقلد السابق تقليداً اعمى لكننا نتبع طرفهم في السير وقد نتوصل الى نتائج تفوق نتائجهم... حتى في الدين نرى للمثل الصالح تأثيراً يفوق تأثير الفلاسفة والكهنة ، فالتقليد هنا يعيني التأثر والاتباع ، والذوق اشد القوى حاجة الى الهداية بالمثل والاعتبار بالروائع الفنية ليتم تهذيبه ١. »

اما اختلاف الاذواق في نظر «بورك» فيعود الى اسباب اولا: اختلاف درجة الاحساس الفطري. ثانياً: التفاوت في مقدار الملاحظة والانتباه ، ثالثاً: الشذوذ رابعاً: اختلاف في درجة المعرفة والحبرة والمران. بينا اسباب ضعف الذوق هي الجهل والتسرع واستباق الحكم والعناد وضعف الانتباه وعدم التهذيب ٢.

وفي النتيجة، سواء أكان الذوق قوة بديهية مجردة فطرية كما يقول «كنت » الم بداهة عملية مكتسبة كما يرى دي غرامون ليبار " فالواقع الذي لا يحتمل الرد انه قوة قابلة التهذيب والنمو، ولكي يستطيع الحكم في الآثار الفنيسة لا بدله من الحبرة والتمون والاتصال بروائع الفن . ومع وجود الذوق الشخصي – كما أشرنا في الفقرة السابقة – ورغم قولهم لا جدال في الاذواق ، يبقى الذوق العام المثقف مرجعاً اخيراً في الحكم على الآثار الفنيسة ونعني بالذوق العام الاتفاق النسبي بسين الحماعات على استحسان شيء او استهجانه . والروائع العالمية لم تخلد إلا لأنهاصادفت المتحساناً عاماً في جميع العصور . ولا بد للذوق الحاص من ان يتأثر بالذوق العام المتحسن البحت » أ

وللذوق العام اهمة تتناسب مع مستوى الثقافة العامة ، لاسيااللثقافة الفنية . فهي تهبط حيث تنحط الثقافة وتعظم بنسبة ارتفاعها في الشعب فيكون المثقفون عموماً اصفى ذوقاً واقدد على التذوق والعكس بالعكس .

<sup>(</sup>۱) س ه ه ۱ من Kant's Critique of Judgment

<sup>(</sup>۲) ص ٤٠ ــ ۲٤ من Introduction on taste

Essai sur le sentiment esthétique س ۱ س ۱ س ۱ (۳)

<sup>(</sup>٤) ص ١٢٣ من « المدخل الى الفلسقة » لارسولد كولبه ترجة ابي العلاء عقيني ( طبعــة ... ١٩٤٣ ) .

ويكون أهل المدن ارفع ذوقاً من أهل القرى لزيادة انتشار الثقافة عند الاولين. ويهبط مستوى الذوق في أدوار انحطاط الامم كنتيجة لانحطاط الثقافة وانتشار العلل الاجتاعية وشيوع الخول والافراط وهبؤط مستوى العيش. وهذا ما حصل في الاقطار العربية في حدود القرن الرابع الهجري وما تلاه من قرون: أفرط الحكام والزعماء في فنون الترف ومبالوا الى الدعة والخول وآثروا الفن المزخرف الذي يعكس حياتهم الرخوة فمرضت أذواقهم وفرضوا هذه الميول على عصرهم وأصبح النانق المستقبح زي العصر والعصور التي تلته فانحط الذوق الفني وطغى في اللاب النوع العنيف الحاد المثير العاطفة أو الرعاعي الضعيف كما نرى في اسلوب الادب النوع العنيف الحاد المثير العاطفة أو الرعاعي الضعيف كما نرى في أسلوب

غير أن الذوق العيام أذا بلغ مقداراً من الصقل - في غير عهود الضعف والتقهقر - هو وحده أساس الاحكام الجهالية وأساس الطريقة العلمية التي يعتمدها علم الاستاطيقي التجريبي. وهذا ما يعنيه أسولد كولبه بقوله: أن التجارب قد أثبت أنه لا وجود لاي شذوذ في أصدار الاحكام الذوقية، بل على النقيض من ذلك، قد أظهرت هذه التجارب تواطؤاً غريباً في أحكام الناس الذوقية وهو تواطؤ يشجعنا من غير شك على المضى في الاخذ بهذا المنهج العلمي ٢.

<sup>(</sup>١) وقيمتها القصصية الخالدة لا تنفي ما تتضمنه من مظاهر الذوق الرعاعي في المسادة والاسلوب. وقد وصلت الى الافرنج بصورة مهذبة معدلة فطار لها صيت بعيد ولقيت تقديراً عاماً.
(٢) ص ١٣٣ من المدخل الى الفلسفة لارسوله كوليه ترجمة ابى العلاء عقيقي (طبعة ثانية)
(٣) ص ٢٠٠ سـ ٢٠٦ من Kant's Critique of Judgment

# شخصية الفنان

نقم الناس على الشعراء والفنانين لانهم خالفوا غيرهم من الناس ، « والنفيس غريب حيثًا كان » . نقمو المعليهم لأن اقوالهم خالفت افعالهم ، ونفى افلاطون الشعراء من مدينته لأن اشعارهم ملأى بالاكاديب او مفسدة للاخلاق ، فهو ميروس وهسيود أساءا تصوير الآلهة في اشعارهما . وشعر الندب والتفجيع يورث الرضعف والجبانة في النفوس ١ .

وليس غريباً ان تختلف آثار الفنانين عن شخصياتهم وان يقولوا ما لا يفعلون. فالفن هما افترب من الواقع يظل بعيداً عنه . والفن المثالي تطلع الى واقع افضل يرسمه الحيال ويستوحيه من الماضي او الحاضر. والفن المبني على اختبارات الفنائ واحلامه يجتهد في اخفاء اصله بأن يخلع على هذا الاصل ثوباً من الفن يلطف من حدة الواقع او بخفي بعض نتوءاته عولهذا رأى افلاطون ان الشعار هوميروس وهسيود « ملأى بالاكاذيب » .

ولكن ، مهما اختلفت شخصية الفنان عن فنه فلا بـد ان تتكون له شخصة خاصة متأثرة بالفن تمسيره عن غيره. ولعل أشيع صفة ينسبهاالناس الى الفنانين خلال العصور هي صفة الشذوذ الحلقي او العقلي .

يرى تشاولس لام في محاولاته « Essays of Elia » « أن للفنان طبيعة باردة . تهيئه للانتاج الفني لانه يحتاج الى تجلد وصبر وطول أناة و أن سرعة التأثر عند النساء

<sup>.</sup> Dialogues of Plato, vol. I, The Republic من ۱٤٧ و ۱۶۲ من

و تفسر لنا ضعف الطبيعة الفنية عندهن » . وهنا يحضرني قول لروسو : النساء جنس عنير فني .

هذه الملاحظة التي ابداها تشارلس لام تتفق مع قول العلماء الحديثين ان الانتاج الفني دليل حصول التوازن في نفس الفنان وتغلبه عسلى الاضطراب العصبي الذي كان يهدده. انه دليل انحلال العقدة النفسية وانتهاء الصراع وهدوء النفس ' ، ولهذا جاء في مقدمة المجدلية لسعيد عقل : لم يقم اثر فني او عمل عظيم في . حالة هياج ، فالفن نتيجة الهدوء وعمل لاواع ".

أنستنج من هذا ان رأي تشارلس لام صحيح وان الفنانين يتميزون ببرودة مالمزاج و هدو الطبيعة ? ليس القول صحيحاً بكامله، بل الارجّح ان الفنانين لا يقلون وعن غيرهم حدة في الغرائز أو عنفاً في الانفعالات لكنهم بواسطة الفن يقهرون العنف ويتغلبون على الصراع ويجدون لغرائزهم مصرفاً فيصدق عليهم قول رانك الباحث الالماني : « ان الصراع النفسي يميل الى التعبير عن ذاته بالفن حين يكون من القوة بحيث لا يسعم الحلم وفي الوقت نفسه يكون اضعف من ان مخلق الاضطراب العصبي » . ٣ ومعني هذا ان الفنان ليس رجل احلام فحسب بل رجل عمل و انتاج و احلامه من القوة بحيث تشق لها طريقاً الى الواقع الفني . كذلك الفنان اقوى من ان يفليه الصراع النفسي و يقوده الى الهياج العصبي فيجد له منفذاً الو منفرجاً في الفن . لكنا اذا راجعنا حياة بعض الفنانين وجدنا الصراع النفسي الو منفرجاً في الفن . لكنا اذا راجعنا حياة بعض الفنانين وجدنا الصراع النفسي والحدن : روسو ، موباسان ، ريمو ، بودلير ، وليم كوبر ، وليم كولنز ، صحو ثيل جونسون ، كريستوفر سمارت ، ابن الرومي وغيرهم .

ر وعلى هذا يكون الفن للفنان تنفيساً ونوعاً من التسامي أو ترفيسع الغرائق وتحويلها في مجرى جديد . ولكن اذاكان الفن تسامياً وترفيعاً ، الساذا وجدت

<sup>(</sup>١) راجع فصل حوافز الفن .

<sup>(</sup>٢) ص ١٤ من مقدمة فلسفية في الشعر .

<sup>(</sup>٣) ص ٢٠١ من Psychanalyse de l'art في الحاشية .

الحصومة منذ القدم بين الفن والاخلاق ? ولماذا يكثر الشذوذ الخلقي عند معظم الفنانين يه يجيب السيكولوجيون بان الفن اتزان غير ثابت وللفنان اوقات انفلات موحالات يخلع فيها العذار ويثور على حالته الاخرى، حالة الكبت والاتزان . ولهذا نرى بعض الفنانين ذوي اخلاق متناقضة يجمعون بين الشعور الروجي الإسمى في بعض الأحيان والهبوط الاخلاقي الشديد في احيان اخرى.

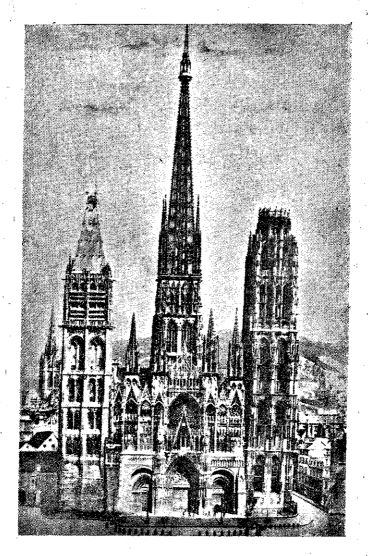
ومن ناحية ثانية قد يكون هذا منشأه ان الفنان مطبوع على الحرية وكره القيود وهذا نتيجة فنه الذي يحتم عليه التجديد وابراز شخصيته وعدم التقيد بالقديم، فاذا صادفت طبيعته الحرة قيوداً اخلاقية متصلبة ومنعاً صارماً ثارت على الاخلاق كثورتها على كل تقليد. والحل الوحيد لهذا الحلاف بين الاخلاق والفن ان يجعل القانون الاخلاقي اشد مرونة واقل تعصباً وجفافاً. وهذا التوفيق بينها يشبه توفيق المدارس الحديثة بين الشغل واللعب، بين الضبط والحرية. ونحن اذا راجعنا سير بعض الفنيانين الثائرين نظير طرفة وامرى القيس والشاعر الانكايزي شلي بعض الفنيات المسرحي اوسكار وايلد وجدنا ان كلا منهم قد ثار على قيود اجتاعية او الخلاقية شديدة التقيد والتعصب تخالف طبيعة الفنان الحرة.

ويلاحظ الباحثون صفات آخرى غالبة في طبيعة الفنان أهمها الانانية الناشئة من عقدة نرسيس أو عبادة الذات . يقول «سليجل» : «كل فنان هو نرسيس» أي مغرم بنفسه . ويرى « بودوان » « أن لعبادة الذات عند الفنان ناحيتها المفجعة وهي مأستحالة الحب عنده لاستحالة خروجه من دائرة نفسه كولو قدر الشعراء على الحب الحقيقي لما تغنوا بالحب على النحو الذي نواه. فهم أنما محبون ذواتهم ، وغرلهم هي شوق ألى الحب عهو وحشة وانفراد. وقد يظهر عندهم هذا الفراغ في التبرم الدائم والرغبة في السفر وطلب العزلة » " .

م هذا الوصف يذكرنا بعمر بن ابي وبيعة معبودالنساء الذي كان في شعره يتغزل بنفسه ويرينا انه المحبوب لا المحب . ومثله الشاعر الإلماني هوبل الذي كان يويد من

Psychanalyse de l'art من ۷ من (۱)

<sup>.</sup> Psychanalyse de l'art من ۷۷ ـ ۷۲ ص



العائدرائية الفوطية « في ارتفاع خطوطها رمز النفوس المتعبدة المنشو قة الى العلاء »

أليزًا لنسنغ أن تستمر في حبها له من غير أن يبادلها هـذا الحب. وأذا ما ذكرنا هذه الظاهرة عند الفنانين بطل عجبنا لمـا نجده في شعر بووننغ من شوق الى الحب رغم ماكان بينه وبين أليزَبت بَريت من حب موفق .

وعقدة نوسيس تشتق عادة من عقدة « اوديب » بمعنى ان الشاعر الذي يسيطر على شعوره تعلقه بامه ينفر من كل حب آخر وينطوي على نفسه ويتعامى عن الكون كوقد يشتق من عقدة نوسيس نفسها عقدة حب الظهور وعرض الذات، فان حب الفنان لنفسه يقوده بسهولة الى حب الظهور وكسب الاعجاب ولفت النظر.

وقد يتسامى عنده هذا الميل الى كتابة الاعترافات والمذكرات يودعها عواطف و وآراءه وذكرياته وتأثراته فكأنه يقيم بذلك لنفسه نصباً او اثراً خالداً . نجد هذه النزعة ، عرض الذات خصوصاً ، عند الرومنطيقيين الذين يغلب على فنهم العنصر الذاتي أمثال روسو وشاتوبريان وموسيه كما نجدها عند شعراء الجاهلية في الادب العربي وهم في هذه الناحية يشبهون الرومنطيقيين .

لكن إنطواء الفنان على نفسه لا يتجاوز حداً معينا لإن الفن توازن بين حالتي الانكاش والانطلاق فليس للفنان انعزال المتطوف ولا اتصال رجل الاجتماع.

والفنان وغم فرديته وانطوائه على نفسه مشخص انساني عالمي كفنه، يتجاوز به الحدود والحواجز ويتصل بالبشرية جمعاء ويستقي من المعين الانساني العام، من احلام البشرية واساطيرها وغرائزها وعقدها الفطرية المشتركة . كويرتفع ادبه بنسبة هذا الاتصال الانساني وهذا الاستلهام الذي يتجاوز حدود الذات والوطن.

والفنان الذي امتلأت نفسه بفنه ينصرف عن الحياة العملية والمشاغل المسادية ويقطع ما بينه وبين المصالح التي تلصق الناس بهذا العالم ويصبح انساناً روحياً العيش لفنه ويستعيض من الحقيقة بالحيال ويكون لنفسه عالماً يشبه عسالم الطفل الذي يلهو بألعابه. والفن كاللعب يثير في صاحبه شعور الحرية والنشاط، وهو حر كاللعب بمعنى انه لا يتقيد بشكل او مثال ولا يرتبط بهدف عملي. والفنان كاللاعب في مرونته يقوم مقام الاشخاص الذين يخلقهم في قصصه واشعاره وتماثيله ويمشل ادوارهم ويتبدل بتبدلهم لاهو ايضاً كالطفل في مرونته ومقدرته على التحول، ولهذا

مريحتفظ بشيء من نضارة الطفولة وتقلبها وعنادها وغرابة اطوارها ونفورهما من **ا**العادة والقانون .

« والشعر تسام عن المشاغل المادية واستبدّال لذائذ الحس بلذائذ الحيال. وبين نوعي اللذة صلة لان الكلمة شفوية كالطعام وكأن الشاعريجس بلذة في الثثام إلقوافي

و دغدغتها لشفتيه . » . . ح والفن الذي امتـــــلأت به النفس يرفع صاحبه الى درجــــــة الاولياء والمتصوفين. ولهذا قال « آلان » : كل الناس مقلدون ــ يجري بعضهم وراء بعض كقطعان الغنم كما إلا الرجل الصخر الذي لا ينقاد . وللرجل الصخر ثلاثة مظاهر : / الفنان والحكيم والقديس . اما الحكيم والقديس فوجودهما نادر . واما الفنات فيقول : انا كما انا ؟ اعبر عن نفسي أو لا أعبر عن شيء ؟ ولا أحسد أحـــــداً ... والفنان في مهنته غير قابل الرشوة وهذا من وجوه رفعته فوق البشر . » ٢

<sup>(</sup>۱) ص ۱۲۸ من Psychanalyse de l'art

ر ۲) س ه ۲۹ من Vingt Leçons sur les beaux arts

### عناصر الفن

#### ١ - المِعنى في الفن

القاعدة الافلاطونية للجال هي التناسق والاتران والوحدة والانسجام. لكن هذه الصفات لا تتناول الشكل فقط: الخطوط والالوان والاصوات، بل ايضا المادة نفسها بما فيها المعاني والافكار. فالجال عند اليونان مرادف للصلاح والفضيلة ومثلهم الاعلى في الحياة وفي الفن هو الانضاط والاعتدال.

م وقد اصاب اليونان في اعتبار المعنى – الى جانب المدنى – ركناً من اركان الحيال. فمن يذكر ان معنى الاثر الفني يزيد القالب جمالاً ? وان المتعبير اهمية بجانب الشكل جمان في صورة العذراء وطفلها لرافائيل جمالاً ناشئاً عن روعة الالوان والحطوط تزداد جمالاً في معنى الامومة الألهية الذي يشع من خلالها. والكاتدرائية القوطية انبهج العيون بدقة بنائها ورشاقة خطوطها، وارتفاع قبابها التي تسمو الى السحاب، لكنها تزيد تأثيراً بما ينبعث منها من معاني الحب المتصاعد الى السهاء كألسنة اللهيب محاولاً الاتصال باللامتناهي. وان في الحط المنحرف عند الاستاظيقيين جمالاً يجعله مفضلاً على الخط المستقيم لانه في زعمهم اكثر إراحة للنظر لكونه اكثر اتفاقاً مع شكل العين وحركتها. لكن للخط المنحرف جمالاً ناشئا عن معناه ايضاً فهو يستحضر الرشاقة والنعومة ويشير الى الحركة والتموج والالتفاف. وهكذا في جميع الفنون نجد التعبير - سواء اكان ظاهراً ام خفياً – والالتفاف. وهكذا في جميع الفنون نجد التعبير - سواء اكان ظاهراً ام خفياً – الهمة تمترج مع اهمة القال.

الكلاسيكيون في جمود قوالبهم ومعانيهم ومواضيعهم فكانت ثورة الرومنطيقيين

<sup>(</sup>١) تجدِها على ص ٧٧ من هذا الكتاب.

ر لا على النناسق و الاعتدال و الوحدة ، بل على تقييد الفن بناحية و احدة محدودة من الحياة لانهم ارادوه حراً طليقاً يعبر عن كل شيء ، عن الحيال و القبح ، عن الجلال و الحقارة ، عن الفضيلة و الرذيلة . و هنا تصبح اهمية المعنى ، كعنصر جهالي ، انه يسمح القبح بان يكون مظهراً من مظاهر الفن فكم من وجه كثير العيوب يجذبنا بقوة تعبيره و جمال معانيه . و اكثر تماثيل رودين تلفت النظر بما تعرضه من صور القبح و الذبول و الالم التي تهز اعماق النفس بما يتجلى فيها من قوة التعبير و عمق المعنى المعنى المكذلك قصيدة « الجيفة » لبودلير وصف دقيق للقبح والنتانة شديد التأثير بما فيه من عبرة تثير الفكر و الشعور .

المعنى في الشعر ويصرفون كل همهم الى المبنى . والواقع ان الرمزيين يذكرون المعنى في الشعر ويصرفون كل همهم الى المبنى . والواقع ان الرمزيين يذكرون التعبير الصريح ويلجأون الى التعبير المبرقع ، يحاولون ان يجعلوا الشعر مساوياً للموسيقى في قوة التعبير وإثارة الشعور فيعمدون الى الاصوات الموسيقية التي توبط الشعر بالموسيقى او تكاد تجعله موسيقى كرفاً لمهوميزة الادب الحديث ان يكثر من التشديد على القالب الفي مع عدم إهمال المعنى .

وهكذا في جميع مدارس الادب يعد المعنى جزءاً لا يتجزأ من الاثر الفي . موقد يكون قديماً عادياً او مستحدثاً طريفا ،غير ان الطريف يفضل على المألوف ما للم تشفع بالثاني طرافة القالب. وقد يكون التعبير عنه قويا شديد البروز كما في الموسيقى الهائيمة او يكون خفيفا او غامضا ايجائيا كما في شعير الغموض والتصوير الرمزي ، اكن غزارة التعبير وإلحاحه بما يضعف قيمة الأثر الفني ، وخير منه التعبير الذي يشوبه بعض الابهام ، وهذا يتوقف على القالب ويدخيل في باب الغموض والوضوح .

، والوصوح . الرار « الأرار »

كل بقي أن نتساءل: هل المهني اصل من اصول الجال?وما مركزه في الاستاطيقي؟

<sup>(</sup>۱) يرى رودين ان صور القبيح في الفن اشد تأثيراً من صور الجمال وذلك لان الحباة فيها اشد ظهوراً واقوى صراعاً، وقد يكون احياناً انه كلما زادقبيح الشيء في الطبيعة زاد جاله في الفن. ( ص ١ ه من Rodin, L'art ) .

تقول اثل بَفر في هذا الموضوع المجاران للتعبير اهميته بجانب الشكل الحكن القوة التعبيرية لا يجوز ان تصبح جزءاً من تحديد الجال ، فلا نقول انه كاما زاد التعبير زاد الجال ، ولو كان الامر كذلك لكانت الموسيقى الرخيصة الكثيرة التعبير أفضل انواع الموسيقى » . « ان محتوى الاثر الغني لا يمكن إغفاله ، والافكار التي يثيرها منظر بستان ورد قد لا تزيد في جمال البستان لكن الافكار التي يثيرها شعر شكسبير تستحتى الاهتام . على ان الافكار العظيمة وحدها لا تخلق الفن العظيم ، ولو كان الامر كذلك لعددنا ارسطو وسبينوزا وكنت شعراه . . »

« لكن الادب مشكلة اخرى » في رأي اثل بَفر . « فالادب هو في الدرجة الاولى ألفاظ ذات معان ولا قيمة لها بغير معانيها، بخلاف الالوان والاصوات والخطوط فهذه لها قيمة جمالية غير القيمة المعنوية . وبما ان المعاني مادة الادب معب فيه التفريق بين المادة والقالب .

و في الادب – الشعر والمسرح والقصة – ما نسبه تأليفاً او نظماً ، اي ابتداء وتطور وتعقد وذروة وخاتمة او حلّ ونهاية . وللافكار والعواطف والاخسلاق والصور اهمية نسبية في هذا التأليف توازي وقوعها في موقعها وورودها في المكان والزمان المناسبين ومساوقتها لحركة المجموع بعني ان الفاجعة حين حدوثها تكون امراً لا بسد منه وترتبط بسلسلة الافكار كما ترتبط الاوبتار الاخيرة في السمفونيا وسلسلة الاصوات . » ٢

والخلاصة ان المعاني هي في النثر كل شيء وهي في الشعر والمسرح والقصة ذات اهمية نسبية لكنها اعظم مما في التصوير والموسيقى واشد ارتباطاً بالقالب. همذا رغم ما يحاوله بعض الادباء الحديثين من ربط الشعر بالموسيقى والتصوير ليقللوا فيه من اهمية المعنى.

<sup>.</sup> Psychology of Beauty من ۲۷۰ من (۱)

<sup>(</sup>۲) س ۲۸۹ نے ۲۸۱ من Psychology of Beauty

ر يرى الناقد صعوبة التفريق بين المعنى والمبنى، ومن النقاد من يأبى التفريق بينها باعتبار ان الاثر الفني وحدة لا تتجزأ . والالهام يعني هبوط العبارة على الفنان بمعناها ومبناها دون ما تفريق، وفي هذا يقول لالوفي احد فصوله عن طرق النقد الفني ان استعمال الطريقة التجريبية في النقد ينفي خطر التفريق بين المادة والشكل او المعنى والمبنى. فهو يرى في هذا التفريق خطراً.

ونحن رغم هذه الصعوبة وهذا الخطر سنحاول التفريق بينها لأن النقد تفريع وتجزئة وتحليل. ومهما تمازجت المادة بشكلها لا يستغني الناقد عن الفصل بينها احيانا. القالب اداة التعبير وهو في التصوير الحطوط والالوان وتنسيقها وفي الموسيقي ترتيب الاصوات وتناوبها وترجيعها. وفي الادب الالفاظ وترتيبها في اجزاء صغرى هي المقرات والفصول ، ويتناول ايضا التشابيه ووجوه المجاز التي تنطوي فيها المعاني ، وهنهم من يعد التشابيه والمجازات في المعنى والمدنى معاركم القالب في الشعر هو الالفاظ وانسجامها والوزن وطرق التصوير والمدنى معاركم القصيدة الى مطلع ودروة وخاتة، وهو تناسق الصوروتماسكها وازدحامها وتنوعها وتطورها نحو الحتام. وهو في المسرحية سبك الاجزاء المتنوعة من مشاهد وفصول وتنسيق الحواد في المشهد الواحد وتناوب الحركة والسكون والقول والعمل والصعود والهبوط والنور والظامة والتعقد ثم الانحلال والمفاجأة والانتظار والغموض والوضوح. وهو في القصة انقسامها الى تمهيد وسياق الحوادث وتأزمها وانحلالها وتركيب الاجزاء وارتباطها.

أما المعنى او الفكرة فعاطفة أو صورة او رأي ، تبرز من خلال القالب، خفية ا او واضحة ، غريبة او عادية ، سطحية او عميقة ، قوية او ضعيفة ، وفقاً لما يَفرضه ( علـهــــا القالب .

<sup>(</sup>١) المعنى وسبلة ابراز الجــــال وتقويته وهو بهذا المعنى جزء من الشكل (١٢١ من Psychology of Beauty ) ويقول فلوبير : القالب الجيل فكرة جميلة والا فها القالب الذي لا يعني شيئاً ؟

مو والفكرة تكاد تكون كل شيء في النثر العلمي حيث ينصرف الكاتب الى عرض افكاره مرتبة واضحة متراصة لا يعتورها تفن ولا تعقيد ، ويتخذ القالب اهمية ثانوية تنحصر في كونه وسيلة الى الفكرة . وتعظم اهمية القالب في النشر الحطابي الذي يويد ان يثبت شيئاً فتكثر فيه وجوه التفنن الكلامي من تنويع وتصوير يثير الحيال وتقوية عاطفية وأساليب منطقية .

و كليا اتسع القالب وارتفع شأنه وطغى على المقال زادت قوة المعنى وعظم تأثيره في النفوس ، ويكون ذلك في النثر الفني . فقد ينفق الكاتب صفحات عديدة في بسط فكرة و احدة متفنناً في عرضها ، متقيداً عبدا الوحدة الذي يؤلف سر الجال ، كا نرى في فصول «حديث الاربعاء »لطه حسين و «الفصول الاربعة »لعمر فاخوري . و و القالب يكاد يكون كل شيء في الشعر و المسرحية والقصة . فالفكرة هناك قد تكون عادية أو مبتكرة ، لكن الذي علك على السامع أو المشاهد شعوره هو القالب ، هو طريقة العرض والتنسيق بم فلو اخذنا قصدة «النسر » لعمر ابي ويشه لو أينا هناك فكرة و احدة تلخص جميع الأبيات : رجوع النسر الواهن الى وكره في الجبال ليموت هناك ، اي ان العظيم يموت عظيا ولو اصابه الوهن و الهبوط . وهي فكرة جليلة غير مبتذلة لالكن قيمة القصدة تعود في الدرجة الاولى الى قوة وهي فكرة جليلة غير مبتذلة لالكن قيمة القصدة تعود في الدرجة الاولى الى قوة وقف النسر جائعاً يتلوى فوق شلو على التراب نثير

وقف النسر حائما ينلوى فوق شاوعلى التراب نثير وعجاف البغاث تدفعه بالمخلب الغض وبالجناح الكسير فسرت فيه رعشة من جنون الكبر واهـ تزهزة المقرور ونزا ساحباً عـلى الافق الأغبر انقاض هيكل منخور واذا ما اتى الغياهب واجتاز مدى الظن من ضمير الاثير جلجلت منه زعقة "ردت الآفــاق حسرى من وهجها المستطير وهوى جثة على الذروة الشماء في حضن و كره المهجور ...

المعاني والصور حسنة قوية لكن الذي يهز السامع هو جلال الالفاظ وائتلافها مع المعنى ائتلافاً غريباً ثم تركيز الفكرة الواحدة وابرازها وتطور الصور والحوادث الى هذا الحتام القوي الذي يتوك في آفاق النفس دوياً .

يقول «آلان»: « في التصوير نعجب بالخطوط لا بالموضوع . كذلك في المسرحية تبرز الافكار بواسطة الموقف والحركة لا بالإخلاق والاشخاص . وليس أبرد من مسرحية تريد أن تثبت شيئاً . » \

ويفر"ق الناقد بين الشعر والنثر . فالشعر فن واهميته في القالب . اما النثر فقد يكون فناً وقد لا يكون . قد نرى في النثر عبارات موفقة ولكن بشرط ان الفكرة هي التي تلفت الذهن الى حسنها بينا في الشعر والخطابة تأتي اللذة اولاً وهي التي تقود السامع الى الفكرة . آله الفنان لا يسعى وراء فكرة نادرة او غريبة بل وراء طريقة جديدة يصور بها فكرة مألوفة . . ، فالربيع لهوراس وفاليري فكرة عادية وموضوع مبتدل لكن الفنان صورها بطريقة جديدة غريبة . » "

ويقول جورج سانتايانا : كثيراً ما نعثر ، في قصيدة « ثورة الاسلام » لشلي ر. و « انديميون » لكيتس ، على اجزاء او ابيات غير واضحة المعنى والها تحدث تأثيرها كما ما منات

با تخلقه من جو شعري ؛ موسيقى ووزن وحركة وقوة ترهف الحواس . ؛
 ومثل ذلك قول برونتيار : « مسألة القالب امر رئيسي في الشعر . . . الفن هو

الم غاية نفسه عند الشعراء، اما عند الكتاب فالامر بالعكس. الشعر اداة ناهو رفيع اما النثر فللعمل » .

بناء على ما تقدم يكون القالب – طريقة العرض والتركيب – لا العاطفة ،هو الفارق الرئيسي بين الفن والعلم . ٦ فالكلام العادي والقول العلمي قد يتضمنان فكرة أو وأيا أو عاطفة أو هذه كلها معا . والفن كذلك . لكن يفرق بـين العلم

<sup>(</sup>۱) ص ٤٤ من Système des beaux arts

<sup>(</sup>٢) ص ٣٠٨ من الصدر السابق ـ

<sup>(</sup>۳) س ۲۹۰ ـ ۲۹۳ من Vingt Leçons sur les beaux arts

Poetry & Religion من ۲۵٦ من (٤)

<sup>(</sup>ه) ص ۲۰۱ و ۲۰۷ من Brunetiere, Questions de critique

<sup>(</sup>٦) ص ٢٤١ من اصول النقد الادبي لاحمد الشايب ( الفصل الرابيع من الباب الثالث )حيث يرى المؤلف ان العاطفة هي الفارق الرئيسي بين العلم والفن .

ان في مقدوركل انسان ان يدرس علم النفس او الاجتاع ويفهم مشاكلها ؟ (ولكن لا يستطيع عرضها في قصص ومسرحيات نظير « اوجني غرانديه » و « آنا كارينينا » و « هملت » و « البخيل » و « الجريمة والعقاب » و « الباب الضيق » . لا يستطيع هذا سوى الفنان لا وقد يكون فهم الفنان للحياة اعمق من فهم غيره لكن الطبيعة الفنية وحدها تنتج القصة و المسرحية والشعر ويكون الفهم العميق للحياة حينئذ أضمن لحلودها . وقد أشرنا في الفصل السابق الى اهمية المعنى لحكن القالب في الفن يفوقه أهمية .

### ٣ - العاطفة في الفوم

غن في عصر رد فعل على الرو منطبقية العاطفية ثم في عصر الرمزية والموضوعية الغامضة. وهو موقف يتمثل لنا في مذاهب الفن العصرية كما في امجاث النقاد العصريين ومنهم الفيلسوف كروتشي الذي يقسم طرق التعبير العادي اوالعسلى التعبير العاطفي ، التعبير الشعري ، والتعبير العادي اوالعسلى ويرى ان التعبير العاطفي ليس من الشعر في شيء إذ ان ميزته التأوه والتنهد والمبالغة والغلو العاطفي، وقد ازدهر عند الرومنطيقين فكان من مظاهر انحطاط الفن عندهم وانسياقه الى الرقة المفرطة . لكن ثار على هذا المذهب بودليروفلوبير أورة عنيفة جعلتها ينكران العاطفة والقلب والذات في الشعر وينفيان منه عنصر الشخصية . ويزيد كروتشي قائلا : لا يمكن للشعر ان ينقل العاطفة أو يقلدها لان العاطفة تشويش واضطراب والفن نظام وشكل . وفي هذا يتفق كروتشي مع الكرن الذي يوى ان الفن انضباط .

كيف نوفق اذن بين القائلين باعتبار العاطفة اهم اركان الادب ٢ والقائلين بنفي

<sup>(</sup>۱) مقالة كروتشي في Revue de métaphysique et de morale مجدلد ٤٣ سنة

Poésie et Littérature ه ۳ ـ ۱ س . ۱۹۳۹

<sup>(</sup>٢) اصول النقدُ الادبي لاحمد الشايب ص ٣١ . .

العاطفة من الفن ١:

الواقع ان كروتشي يحسن التوفيق بين المذهبين، فهو يستدرك بقوله ان العاطفة الحرامي المادة الحام او المواد الاولية التي يستمد منها الفنان ويحو ها بواسطة الحلق الى مادة غير مادة العواطف والافكار . والفن يعد ل العاطفة ويهدئ ويظهرها في شكل الحيال والتصوير - لا التأوه والتنهد - ويسترها وراء بوافع الايجاء والغموض .

وفي هذا المعنى ما اورده صاحب « محاولة في درس العاطفة الاستاطيقية »: « ان الحالة التأثرية توافق النخيل و تداعي الصور. هذا اذا كان التأثر معتدلا و مستمراً الله حين . اما التأثر الشديد فيحمّد الحيال و يمحوه . » ٢ .

هذه علاقة الفن بالعاطفة: انها مصدر له غير مباشر وانها عنصر فيه قليل الظهور بل مستتر وراء الصور والاشكال. اما الأدب العاطفي الكثير الهوس والهياج فهو أدب رخيص ضعيف الاثر والقيمة .

وما يقال في الفن والفنان يقال ايضاً في المتدوق. فالاثر الفني لا يقاس بمقدرته على اثارة العواطف وتهميجها بل الأمر بالعكس لأن وظيفته تعديل الاهواء وتلطيف العاطفة كما مرينا في محث وظائف الفن.

ولهذا يقول دي غرامون ليبار: «قد مجدث التأثر بصورة كلية دون ان يكون الهذا التأثر لذة استاطيقية. فالهياج النفسي، اذا بلغ حداً ما، قضى على اللهذة. وذلك ما نراه في المسرحية السوقية التي تبالغ في عرض الفواجع والمفاجآت والرواية البوليسية وسائر الادب العنيف الحاد الذي يجعل المشاركة الشعورية ألمها الشدة التأثر.» " ومن هذا النوع المهيج رقصة البطن التي لا تخلو من براعة لكنها تخلو من الفن. ومثلها مشاهد عراك الثيران والمصارعات الدامية والالعهاب الحطرة

<sup>(</sup>١) مقدمة فلسفية في الشعر لسعيد عقل في « المجدلية » ص ١٤ : لم يقم أثر فني او عمــــــل عظيم في حالة هياج . فالفن نتيجة الهدوء وعمل لاواع .

<sup>(</sup>٢) ص ۱۳۳ من Essai sur le sentiment esthétique ( في الحاشية ) .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٢٩ ٨ - ١٣٠ .

ومشاهد القتل والتعديب المسرحي . ﴿ وَمَنَ الْحَطَّأُ أَنْ نَقِيسِ الْجَالُ عَقَدْرَتُهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ ا اثارة العواطـــف. »

## ٤ - الإبحاء في الفن

﴿ الْفَنْ فِي السَّاسَةُ إِنِجَاءَ ، اي تعبير غير صريح أو غير مباشر عن فكرة أو معنى ، وهو بهذا يفرض التفكير على متذوقه .

ر يقولون ان كل شيء مصدر إبحاء لمن يستطيع ان ينظر الى الاشياء نظرة فنية ما الفنان والناقد والمثقف جميعهم يستطيعون ان يروا في ما حولهم ما يثير فيهم الحيال والفكر والعاطفة كرلكن لا شك في ان الآثار الفنية اشد إبحاءً من غيرها لتعدد المؤثرات التي تنضمنها . قابل بينصورة شمسة لاحد المناظر الطبيعية واخرى فنية للمنظر نفسه . تجد الصورة الفنية اشد إثارة لأحلامك ومتعتك وتفكيرك وذلك لانها الشد تعقداً واكثر تعدداً في مؤثراتها ، بما اضاف اليها الفنان من شخصيته ومن نظرته المفردة .

والقديم اشد إيحاءً من الحديث بما يوافقه من ذكريات . والآثار القديمة اشد إيحاءً من الحديثة . لنذكر وقفة البحتري امام إيوان كسرى المهدّم ، كيف وجد في خرائبه الكئيبة عزاء وسلوى عن احزانه وكيف وقف معجباً مدهوشاً امام ووعة القيدكم فيه ، وتمثلت له صورة القصر في ايام عزه « والقيان وسط المقاصير يرسّجعن بين مُحوس و لعس » ، فانبعث في راسه الصور والافكار عن عظمة الفرس البائدة و فضلهم على العرب ، وصرس انه يكلف بالاشراف من اي جنس كانوا .

غير اننا نجد الشعر الحديث عموماً الله إيجاءً من القديم ، لأن فيه من تعدد المؤثرات ما يعوضه من روعة القيدم وجلاله . ذلك لانه الله استلهاماً منه للفنون الاخرى من موسيقى وتصوير ونحت وأقرب الى الغموض واكثر استثاراً لنظريات السكولوجيا الحديثة .

كَانُ الشَّعْرِ الكَّلَاسِيكِي بِمَتَازَ بِالوضوحِ ويؤثَّر النَّعِينِ الْجُرِدِ القليلِ الصور ، الذي عاطب الفكر مباشرة وقلما يثير الحيال . ثم جاء الرمنطيقيون فبدأوا في تاريخ

الشعر عهداً جديداً لانهم اكثروا فيه من التصوير والتلوين ، متأثرين بالنهضة الفنية وبانتشار المتاحف التي نشرت كنوز الماضي من شرقية وغربية .

كان برناردين دوسان بيير اول من صوّر بالالفاظ. اما شاتوبريان فاهتم بموسيقى العبارة التي توحي الحالة النفسية . وعند فكتور هوغو قصائد تقلد الاوركسترا في في نشاطها والقاعها .

رُ وَلَكُنَ السَّخَدَامُ الصَّورُ وَالمُوسِيقِي اللَّفظيةِ كُوسَائِلُ للاَّيَاءُ بِلَغَ ذُرُوتُهُ عَنْدُ الرَّمزُونِينَ. هؤلاء بالغُوا في استعال الصور، الصور الغامضة المثيرة، المضطربة كصور

الحَلْمُ أَوْ المُنتَزَعَةُ مَنْ عَالَمُ اللَّاوَعِي وَمَا تَحِتُ الْوَعِي .

و العطر الناعم كبشرة الطفل، والنزاع الابيض، وسنفونيا الالوان، والحديقة آلتي المنطر الناعم كالنور الجريع. (تضع بالازهار، والنور الجريع.

ر صنعوا الشعر للقراءة ، للتفكير ، لا للخطابة او الالقاء وارادوه انتاجاً متاسكا صلبا غير قابل التحليل ، يعبر عن معناه لا بالالفاظ بل بما يتركه في نفس القارىء من تأثير اجمالي .

م وجعلوا للاصوات معاني 'يستغنى بها عن فهم الالفاظ . فالابيات التالية تسمعنا باصواتها الممتدة جهشة البكاء وانين الألم .

Les sanglots longs

Des violons

De l'automne

Blessent mon cœur

D'une langueur — Monotone

وقد جعل «ربمبو» لونا لكل من الصوتيات الخس فالكسرة عنده تعني الاحمرار والثورة والغضب؛ والفتحة السواد ، والضَّةُ الزرقة الخ .

لكن توالي الكسرات في الشعر يشير بالارجح الى الانكسار والحزن .

للاحظ البيت التالي لعمر بن ابي وبيعة :

« هنيئًا لأهــل ِ العامرية ِ نشرُها اللذيذ ورّياها التي اتذّكُو ُ »

هنا تعدد الكسرات في الشطر الاول يأتلف مع تعدد الماءات وباقي الحروف

المهموسة ، بما يعطي البيت جواً من حسرة الذكرى وتنهد الالم .

- ولا نعدم في شعرنا القديم ابياتا يوحي معناها بالرنة والاصوات. فمن الابيات التي يوحى لفظها معناها قول البحترى:

يقضقص عصلا في اسنتها الردى كقضقضة المقرور ارعده البود و في قوله :

### وأقلعت ُ عِنْهُ وهو منعثلًا ۗ لللاد !

نتخيل في تكرر الفاء صورة الذل و الحقارة التي أمسى بها الذئب الصريع . ومن ذلك قصيدة المتنبي في هجاء كافور :

اني نزلت بكذابين ضيفهم' عن القرى وعن الترحال مردودُ فهي مجروفها واصواتها وخشونة الفاظها وطول مقاطعها شديدة الدلالةعلى معاني التهكم والغيظ:

ز نامت نواطيرُ مصر عن تعـــالبها فقد بشبن و مـــا تفنى العناقيدُ ..... وأن ذاالاسودالمثقوب مشفرة تطبعه ذي العضاريط الرعــاديد!

م وبكلمة عامة يمكننا القول انه كلماازداد الفن غموضاً زادت فيه قوة الأيجاء لهذا كانت الموسيقى ايجاء صرفا لانها لا تقول شيئا بل توحي الى السامع شعائر محتلفة لإ والرمزيون حين قرنوا الشعر بالموسيقى ارادوه المجاء صرفا وجعلوا الغموض اهم ميزاته .

وفياً يلي مُجمل أهم وسائل الانجاء في الأدب:

الألفاظ والعبارات الشعبية ، الشائعة في الاغاني والقصص الشعبية ، التي تثير في السامع روح المرح وتبعث فيه الذكريات والشعور القومي ، والالفاظ القديمة التاريخية التي تستحضر امجاد الماضي وعظمة الغابرين : اثنيا ، رومه ، بغداد ، وردشت ، كليوبطره ، فيصر . ومثلها الالفاظ الميثولوجية : الاولمب ، مينرفا ، البرناس ، ادونيس وعشناروت ، والالفاظ التي توحي صور الحلال : الموت والعدم ، والظلام ، والدور ، والجنة ، والصحراء، والفلك ، والملأ الاعلى ، والجن ، وسدرة المنتهي ونحو ذلك .

والالفاظ التي يشه لفظها معناها: ذات الاصوات المهتدة الدي توحي الطول والسعة ، والقصيرة التي توحي الحقة والسرعة ، وتلك التي باصواتها تعبر عن القوة والنشاط ، الهدوء او الحشية والاضطراب ، الالم والعياء او النعومة والترف. وقد اشتهر شعر ادغار آلان بو بقوة الايحاء اللفظي ١ .

الم و الايجاء يكون احمالياً، في غير الالفاظ المفردة ، في الصور التي يشوبهاالغموض التي ترافقها مواكب الذكريات و المؤلفات مثل دقة النواقيس ورنة الخلجال وشميم العرار و الوقوف على الإطلال .

رُ وَبِينَ الْفَنُونَ الْادْبِيةُ مِنَازِ الشَّعْرِ بَقُوهُ الاَيْحَاءُ وقد تقدم فيه الكلام . وتجاريـه /في ذلك ايضاً القصة و المسرحية .

رو في القصة الفنية تتعدد وجوه الايجاء)، وقد كثر شيوعها في العصر الحديث بشيوع الفن الغامض المثير الفكر، لا سيا ما كان منها معتمداً على التحليل النفساني .

القصة غيل الواقع في قالب قصصي وتقدم العبرة بصورة غير مباشرة ، تعرض الماضي بقالب فني مستمد من خيال المؤلف ، او تتخيل المستقبل والمساقب والعجيب والفائق الطبيعة . تصف الاشخاص وصفاً غير مباشر اي انها تعرفهم الى القارى، بواسطة اقوالهم وافعالهم . توحي بما تتضمنه من رمز ومعنى بعبد . ومن هذا النوع بعض قصص اوسكار وايلد (صورة دوريان غراي ، المسارد الاناني ، الوردة والعصفور ) وبما تحركه من اعجاب بابطالها وشغف ببعض الاشخاص ومقت لغيرهم ، وبما تثيره من حيرة وفضول وتساؤل امام مشكلة تعرضها وقضية تبسطها . وقد يعرض لك النثر القضية نفسها بشكل واضح يثير فكرك لكنه لا يهز اعماق شعورك بعنصر الرائع والجليل او المثير الشفقة ، او العجيب المدهش. ولا يدغدغ احساسك بالمضحك والمبكي ، بالهبيج والمؤثو ، ولا يـترك لـك لذة الاكتشاف الذاتي بعنصر الغموض ، ولا محرك خيالك بالصور الحية الغريبة وبالجو الفي الذاتي بغش الاشخاص والاشياء .

ر ورعاكانت المسرحية الله الانواع الادبية إيجاءً ، وذلك لانها اكثر الجيـــع

<sup>(</sup>١) راجع مثلًا قصَيدتي « الاجراس » و ﴿ اولالوم » لهذا الشاعر .

تقيداً بالزمن ، فعليها ان تعرض وقائعها في مدة محدودة تتراوح بين ساعة وثلاث ساعات . وهي لهذا تنتخب من الحوادث والمشاهد والاقوال اشدها إيحاءً وتأثيراً. تكتفي بالاشارة الى الحوادث التي لا يمكن عرضها وتستغني عن المقدمة وعن كل تفصيل تافه او عظة باردة ، وتعتمد الحوار الموجز ، وتؤثر الغموض على الوضوح ، وتستخدم الجو والديكور والحركة والسكون والصوت والحطوط والهيئة والاشارة كوسائل إنحافية للتعبير . وبذلك تجمع ما في التصوير والرقض والشعر والنثر من وسائل إمجائية .

يهمنا البحث في استاطيقى الشعر بصورة خاصة لانه اهم الفنون الادبية التي عرفها العرب او لانه الوحيد الذي عرفوه بين الفنون الادبية الرفيعة . اما النثر فلا يرتفع الى مصاف الفنون الجميلة الا في احوال قليلة ، حين يكون نثراً شعرياً او شعراً منثوراً . واما الفنون النثرية السبي تجاري الشعر في قوة الحلق والعبقرية اعنى المسرحية والقصة بانواعها — فان العرب جهلوا احداهما جهلًا تاماً وعرفوا الاخرى عقدار ضئيل .

الشعر في السط تحديد له كلام موزون مقفى . لكن هـذا التحديد لا يتناول سوى الظاهر فقط . لأن الشعر شيء فوق الكلام والوزن والقافية . وخلاصة ما نستنتجه من المجاث النقاد الحديثان أن الشعر نقيض النثر مخالفه في كل شيء، فالشعر في قديم والنثر فن حديث لا يشبه الشعر في شيء سوى أن أداة التوصيل في كليها

كم الشعر عند الحدثين إلهام وهو وليد اللاوعي . كو النثر تفكير وليد الوعي . ويقول كروتشي : « عالم الشعر مخلو من التفكير والنقد والفلسفة فهو عالم الحيال المطلق بينا الفكر والفلسفة عالمها الواقع والحقيقة . كو الفلسفة تقتل الشعر . » أوقد التأتي في الشعر لمحات فلسفية وحقائق وائعة ولكنها هناك في قالب فني ، ولا تأتي كما في الفلسفة عن طريق الفكر والقياس بل عن طريق البداهة والألهام . وفي هذا يقول آلان: كانت الفنون أولى الافكار ، والآداب تضمنت سر العلوم ، نشعر بانها تعبر عن حقائق ملهمة لا تحتاج الى ادلة ٢ .

B. Croce, La Poésie et la littérature, Revue de métaphysique et de(١)
عواد ١٩٣٣ سنة ١٩٣٦ القالة الأولى س ١٩٣١ بسنة ١٩٣١

Alain, Vingt Leçons sur les beaux-arts بن ۱۰٦ من (۲)

المستقدة على المنفوقة من الالفاظ المفردة التي تلفت النظر بغرابتها او رنتها الموسيقية ، اما النثر فقوته في الالفاظ مجتمعة لا منفردة . وقد يعتمد بعض الناثرين على سحر الالفاظ ، الكانب الكبير هو الذي محدث تأثيراً قوياً بكلمات عادية حسنة الرصف والتنسق.

الشعر يخضع لقانون الزمن: الوزن او قياس الوقت. لهذا يجب ان يسمع وينشد، المنافية الكاتب يكتب وينشد، الما النقر فله ان يقرأ لانه ينفر من الوزن والعدد. « و كانما الكاتب يكتب

لنفسه بينا الشاعر يكتب للجاعة وعمل الى اثارة الاعجاب » ١.

والشعر يشارك الفنون الجملة جمعها في ميزات عامة: في قوة الإنجاء والابتكار الشخصي. ويشارك بعضها كالموسيقي والنصوير في ميزات خاصة نعرضها

في ما يلي :

آ - الشعر هو في الدرجة الاولى موسيقى ، يشبهها في الوزن وانسجام الاصوات وتوحيمها بصورة متسقة بين طويل وقصر اضعيف وقوي، لكن وقفات القصيدة لا يضبطها العدد بالدقة التي تنضط بها وقفات الموسيقى . والتعبير الموسيقي أصفى من تعبير الشعر لأن الاصوات اقرب الى النفس من الالفاظ واوفى تعبيراً لكنه تعبير غير محدود ولا مقيد بل يفهمه كل سامع على طريقته . بينا تعبير الشعر اقرب الى الوضوح والتحديد لانه مضوط ععاني الالفاظ .

٧ الشعر موسيقي انضا في قافيته. هذا الصدى الذي يتردد بصورة قياسية فينتظره السامع ويستعدله الفم والجسم. وهو انضا موسيقي في انسحام م

Alains, Système des beaux arts ۳۱۰ – ۳۰۷ س (۱)

<sup>(</sup>٢) انسجام الاصوات اي تآلفها عند التلفظ. والاصوات المتآلفة في الموسيقي هي المتعاقبة والمتقادة وتميزها الاذن الموسيقية بسهولة. والحروف المتآلفة في اللغة هي التي يسهل المتلفظ بها مماً او هي التي تتباعد مخارج حروفها وذلك لتقارب مخارج حروفها . فالعين والخاء حرفان ستنافران اذا جما وذلك لتقارب مخارج حروفها .

الاصوات وايقاعها وسهولة جربها على اللسان بروهو اخو المهوسيقي على الهان الغناء اتحاد الموسيقي والشعر . والشعر الغنائي بعني انها نشآ معاً بعد الرقص ا فكان الغناء اتحاد الموسيقي والشعر . والشعر الغنائي يشبه الموسيقي في التكرار وترجيع القرار الذي يزيد المعني قوة ويجذب انتباه السامع الى الموضوع الرئيسي . لهذا لا يجوز التكرار الا في مما يحسن تكراره . لكن الشعر يزيد جمالاً بالتمركز والايجاز بينا الموسيقي تقوى بالاتساع والامتداد . لوالشعر يشبه الموسيقي في دلالة الاصوات على المعاني بحيث ان السامع يفهم المعنى من الرنة والوقع وان هو لم يفهم الالفاظ تمام الفهم . ألا نحس مجركة الجواد في قول امرىء القيس :

وفي الابيات التالية لألبير سامان ، نسبع في كل منها زفرة متكررة ورجاءً ورجاءً على المناعة في الأبيات التالية لألبير سامان ، نسبع في كل منها زفرة متكررة ورجاءً صارحاً يتردد تباعاً في المقاطع الطويلة الرنانة التي تعقبها اصداء كأصداء النواقيس : Oh! s'en aller sans violence!

S'évanouir sans qu'on y pense,

D'une suprême défaillance! Silence! Silence! Silence!

Silence ! Silence ! Silence ! ...

وللموسيقى - كما للصور - اهمية كبرى عند الرمزيين . فالشعر عندهم صور موسيقية لها قوة الموسيقى التعبيرية وتأثيرها ، مع ان بعض الشعر الرمزي حر" لا يتقيد بوزن . ومن هنا نرى ان الشعر لا ينفصل عن الموسيقى والتكرار المتسق وان هو انفصل عن الوزن .

الله على الشعر اليضا تصوير . صور نظرية وسمعية وشمية ولمسية وذوقية ومتحركة المستمد قوته من المجردات ويرتاح الى التشبيه والاستعارة والتمثيل والحركة وما يرافق ذلك من تخطيط وتلوين ، ومادته

اللسبية والاستعارة والتمييل والحراك وما يوافق المعاني المحسوسة التي تنبض بالحركة والحياة :

وتشرب اسآري القطا الكدر بعدما سرت قرباً أحناؤها تتصلصل فقد وصف الشاعر لون القطا وحركتها واسمعنا صوت اجوافها اليابسة من

العطش .

<sup>•</sup> Alain, Vingt Leçons sur les beaux arts ص ۸۲۰ س (۱)

وفي وصف امرىء القيس المشهور للجواد يصوّر الشكل والحركة بدقة عجيبة وكأنه يسمعك تدهور الصخر يقذفه السيل من اعالي الجبل.

وله ايضا:

يغط غطيط البكر شد خناقه ليقنلني ، والمرء ليس بقد ال أيقتلني والمشرفي مضاجعي ومسنونة زرق كأنياب اغوال فقد بالغ في تمثيل الحركة والصوت واللون .

ومثل ذلك قول ابن المعلوط وفيه طرافة التصوير:

ولما قضينا من منى كل حاجة ومستح بالأركان من هو ماسح اخذنا باطراف الاحاديث بيننا وسالت باعناق المطيّ الاباطح

والتصويرُ في البيت الثاني .

الم وفي القرآن يكثر التصوير الشعري: « اذا ألقوا فيها سمعوا لها شهيقاً وهي تفور.» (سورة الملك. في وصف نار الجميم) « والصبح اذا تنفس» (سورة المتكوير) « ولا تصعر خدك للناس ولا تمش في الارض مرحاً.» (سبورة لقمان) مرخير التصوير ما أمعن في وصف الجزئيات كما نجد في شعر ابن الرومي. وما تضمن صوراً متتابعة متاسكة كما في وصف البحتري:

عوى ثم أفعى فارتجزت فهجته فاقبل مثل البرق يتبعه الرعد فأوجرته خرفاء تحسب ريشها على كوكب ينقض والليل مسود في ازداد الاجرأة وصرامة وايقنت ان الأمر منه هو الجيد فأتبعتها اخرى فأضلت نصلها مجيث يكون اللب والرعب والحقد

الرمزيون فقد بالغوا في مبدأ التصوير الشعري حتى جعاوه وموزاً . وليست حورهم تشابيه واستعارات بل هي صور تعسبر عن المعنى «كما تعبر الزهرة عن الشجرة التي انحدرت منها من غير ان تشبهها » ، صور الاغراب والشدوذ . وصور بودلير «صاخبة هائجة تجسم الشعائر وتزيدها حدةً وارهافاً وتهوال الاحساس. ترن فيها الاصوات وتتكلم الالوان والعطور . ولا تخلو من فكرة وهي في مجموعها تهز القارىء هزاً عنيفاً وتوحي اليه بسهولة احساس الشاعر وتصوره وافكاره . »

ر التصوير الانطباعي يصور الاشياء بواسطة الوانها واصواتها واشكالها وروائحها الفطرية. والفنان يبرزمنها ما ينقله اليه الحس الفطري الحشن وينقل احساسه غير متقيد بالاصل. والفن الشرقي عموماً معروف بنزعته التصويرية وقد استوحاه هوغو في «شرقياته» الغزيرة الصور والالوان ، التي «ظهرت فيها اوزان تشبه اهتزاز جسم نسائي وهدير العاصفة وعدو الحيول الجامحة . »

وقد ترَّعم هوغو نفسه مذهب الشعر التصويري . وأنباع هذا المذهب هم الذين فتنهم خصب الصور الشرقية والوانها وانتثارهـ اشكالاً وزخارف عربية دات تعاريج وتزاويق فأنشأوا الشعر الملون الذي جمع الوان قوس السحـاب وذنب الطاووس وارادوا شعرهم فناً للفن وقال احدهم دى بانفيل :

لنصنع شعراً للاشيء \_ للذة .

لنعن من النقص قصص شهر زاد!

هؤلاء النباع مذهب الحس والتصوير واسلاف الرمزيين !

ل ٣ - والشعر كباقي الفنون يمتاز بقوة الايجاء وهو ما يتضمنه من معنى خفي للى جانب المعنى الظاهر . فللأبيات الشعرية جوكم الوحــــة الفنية ، ولنغمها معنى

خاص كا للقطعة الموسيقية . ر و الايجاء ميزة الفنون همعاً : إنا تثبر الحرار وتداء إنا و عال التنا

ر والايجاء ميزة الفنون جميعاً: انها تثير الحلم وتترك لمتذوقها مجال التفكير والاستنتاج. لهذا يستقبح بعض الشعر التعليمي لانه يقول لك ما يجب ان تستنتجه بنفسك. كذلك القصة التي تقول لك مغزاها والشعر الذي ينتهي باستنتاج او عظة ملفوظة غير مبرقعة. ويستحسن التصوير الحديث لانه يهمل التفاصيل في الحطوط والظلال ويترك للمشاهد مجال التفكير وايجاد الباقي.

الشعر الحسن هو الذي لا على قراءته ثانياً وثالثاً لاننا في كل مرة نستجلي فته معاني جديدة لم تظهر لنا في المرة الاولى. لهذا كان الشعر موجزاً قليل الكلام.
 « يستحضر الاشياء استحضاراً ولا يسمح باطالة النظر في صوره و انما نلمحها لمحياً ونتخيل الباقي الذي لا نواه » ۱ . « ومن محاسن الفن أنه لا يمكن فهمه فهماً تاماً

<sup>(</sup>۱) ص ۹۶ من Alain, Système des beaux arts

وانه لا يخلو من حيرة وغموض كان الاثرالفني دائم النمو كلسما أطلنا فيهالنظر . » وهذا يشبه قول الشاعر العربي :

يزيدك وجهه حسناً اذا مـــا زدته نظراً

يقول الباحث آلان: « في كل الفنون لغة مطلقة خفية . في الشعر مثلا معان يضيق النثر عن شرحها تحريب من التعبير المبهم الذي يفهمه الانسان بحسه لابعقله . كذلك الموسيقي يحسها الانسان دون ان يستطيع شرحها ويستمتع بها ويترنح على

وقعها وهو لا يفهم تماماً مادا تعني . »

قال المتنبي واصفاً الاسد :

ويود عفرته الى يافوخه حتى تصير لرأسه اكليالا إنكادا قرأت البيتين لا تتمثل فقط سير الاسدوحركته بل تشعر بوطأته المتمهلة

التي تجمع بين الحفة والجلال تحسما في وزن البيت وطول المقاطع وانسجام الالفاظ.

و في قوله :

اسد من عضويه فيك كليهما متناً ازل وساعداً مفتولا هنا تامس القوة لمناً في الشطر الثاني .

وفي قصدة ابن الرومي في وحيد المغنية تقرأ في الظاهر وصفاً لوحيد حين الغناء وشدة تاثير صوتها في الحضور وفي الشاعر خصوصاً الكن معناها الباطن هوى مذيب تحسه في هذا النغم المريض الذي يسيطر على القصيد من أولها الى آخرها وفي هذا الوزن الحقيف المتقطع ، وفي القافية الني تتخفض وتمند فتوحي معنى التنهد والانكسار وتنتهي بزفرة قصيرة في الدال المضومة .

ومن ذلك قول جرير متغزلاً :

أن الذين غدوا بلبك غادروا وشلًا بعينك ما يزال معينا غيرضن من عبراتهن وقلن لي ماذا لقيت من الهوى ولقينا ? فقى عجز البيت الثاني من الغموض ما يثير شتى التخيلات لكنه غموض شديد

Criticism in America (New York, 1924) من ٦٧-٦٦ من (١)

الدلالة على معاني الحسرة واليأس .

يقول لالو : الشعر في جوهره ايجاء ومصادر الايحاء فيه :

مم أ – عناصر الانساق او التكرار الموزون والموسيقي والوزن والحركة.

ب ــ مواكب المؤالفات الفكرية او تداعي الافكار ومانثيره الصورة الواحدة من صور وعواطف وافكار اخرى وما يضيفه القارىء او السامع من نفسيته الى الشعر الذي يتذوق ١.

الله على الله على المتعر الايجاز والصعوبة والغموض وهي من مصادر الايحاء المنعلة . أما ايجازه فمنشأه تقيده بالوزن واستغناؤه عن الروابط لتقطعه ابياتاً ولكونه يشبه الزفرات المتقطعة اذا كان عاطفياً واللمحات المتتابعة اذا كان تصويريا .

ومن محاسن الايجاز غزلية شوقي التي مطلعها :

خدعوها بقولهم حسناء...

فالكلام فيها اقل من المعاني والحيال واسع غير محدود . ومن ابياتها الممتازة بالايجاز والغموض :

إن رأتني تميل عني كأن لم تك بيني وبينها أشياء بوم كنا ولا تسل كيف كنا نتساقى من الهوى ما نشاء جاذبتني ثوبي العصي وقالت: « انتم الناس ايها الشعراء! »

ر اما الصعوبة في الشعر فمصدرها ايجازه وما قد يتضمنه من تعريض وتلميح . ومن ذلك عجز الكلام عن استيعاب المعنى بأسره أو غرابة المعنى ورغبة الشاعر في الغموض وإثارة الفكر .

والصعوبة في الشعر امر معروف ، لهذا و بُجد شر"اح الشعر منذ قديم العصور ولهذا قالوان المعنى في قلب الشاعر » عندما عثروا بيت يُعجز الشر"اح وقد أيعجز الشاعر نفسه . وقالوا أيضاً : « القول السهل يستتبع فكرة حقيدة . » وعابوا على ابي العتاهية سهولته وادهشتهم صعوبة المتنبي .

Lalo, Introduction à l'esthétique, Ch. La beauté anesthétique (3) de la nature.

ر ه ـ والشعر مختلف عن النثر في ألفاظه من حيث معناها ومبناها ورنتها الموسيقية كر فألفاظ الشعر أميل الى الاغراب والطرافة وأبعد عن الابتذال من ألفاظ النثر ، وهذا لا يعني التوعر ولا الوحشية بل ان يكون ذلك مع حسن وقع وسلامة ذوق . والالفاظ الشعرية تثير الحيال فهي اكثر ايجاء من ألفاظ النثر .

فلفظة « سجا » في قول شوقي : ما الله عند الشعب الما المراد الشعب المدى

سجا الليل حتى هاج بي الشعر والهوى

لفظة شعرية لا تجاريها لفظة اخرى في هذا المقام .

ولنذكر البيت المشهور :

قتع من شميم عرار نجد فما بعد العشية من عرار بحس الرابق فهو يستمد اكثر جماله من الالفاظ الشعرية نظير «شميم » بـــدلاً من «شم » و عرار » من اشجار الصحراء و « نجد » من جبال الجزيرة ومواطن الالهام ، ثم ترديد لفظة « عرار » وذكر العشية وهي ساعة الاحلام مين ساعات النهار . ان الالفاظ هنا تجمع بين الموسيقي والغرابة والإيجاء لكن حسن البيت لا يقتصر على الإلفاظ ومعانيها المفردة بل فيه من إثارة الحواس في قوله « تمتع من شميم عرار نجد» وفيه من معاني الزوال وانتهاب اللذة العابرة ما يضفي عليه توباً من الجلال المعنوي. والفاظ الشعر كثيراً ما تعبر عن معانيها بالرنة والوقع ، ولهذا تكثر في الشعر الأوزان الرباعية ذات المقاطع الطويلة التي توحي معانيها نظير « رفرف » » « هلهل » ،

«هزهز» ، « اعشوشب » ، « خضوضر » ، « رقرق » .

والفاظ الشعر – فضلا عن طرافتها وقوة أيجائها – اشد موسيقية وانسجاما من الفاظ الشتر ، وهذا امر لا مجتاج الى دليل فالشعر العربي يزخر بالالفاظ الشعرية التي أتجمع الميزات الثلاث. فمنها ذات الموسيقي القوية التي تذكرنا بجيش زاحف ، ومن هذا النوع الفاظ ابي تمام والمتنبي وابن هاني في الوصف الحماسي والمديح. ومنها ذات الموسيقي الناعمة كالمياه الجارية ، ومن هذا النوع الفاظ البحتري في غزله ووصفه ، والفاظ ابينواس في خرياته .

على أن هـذه الصفات ليست شروطاً لازمة في الفاظ الشعر وقد يبلغ الشعر

#### العاطفة في الشعر

تعو"د الناس أن يروا في الشعر مظهراً لثورة العواطف وهياج المشاعر، قبل: الهودا استقت لفظة الشعر من الشعور » وجاء في تحديد الشعر : « فيضان المشاعر القوية من تلقاء ذاتها » ١ . ونوى للعاطفة مقاماً رفيعاً في الشعر العربي لان معظمه غنائي يتناول الفخر والرثاء والحماسة والغزل والمديح والهجاء وما أشبه ذلك من مواضع ذاتية .

وقد لعبت العاطفة في اوروبا دوراً هاما في عهد الرومنطيقيين فساد في ادبهم العنصر الذاتي. وحفل شعر كثيرين منهم بالبكاء ومظاهر الرقة المفرطة. واحدث هذا المذهب رد فعل في عهد شعراء الرمز والبرناس فقام بودلير وفلوبير مجملتها على العاطفة والقلب ونادى انباعها بنفيها من الشعو.

لكن خلاصة الابحاث الرصينة في الموضّوع تقودنا الى الاستنتاجات التاأية .

العلى من الدقة في شيء ان نسمي الشعر عاطفة او شعوراً لأن العاطفة لا العلم في الشعر الا دوراً جزئياً اي انها مصدر له غير مباشر ، حين تحر ك في الشاعر ينابيع الالهام ، وهذه الحركة الداخلية بعد إختار تنتج شعراً .

٢ ـ والغالب أن لا يصدر الاثر ألفني عن حالة هياج بل أن العاطفة بعد سكونها في المتحرف في الشاعر شعراً . وقد سبق أن قلنا أن الفن الهائج أو المتطرف في

الرقة والكاء او الحدة هو فن رخيص . والعاطفة الغزيرة تعقد اللسان وتجمدالقريحة . والناس عموما تجيش نفوسهم بالعواطف ولكن ليس منهم من ينتج فنا الا الفنان . بل إن الفن قد يكون اكثر ائتلافا مع الطبائع الساكنة لأن العمل الفني يستدعي انضاطا وحداً وصراً طويلا .

٣ ـ والعاطفة حين وجودها في الشعر تكون غالبا في صورة ايجائبة غير بارزة،
 ينم عنها اللفظ والنغم وتشف عنها الصورة . لننظر في قول بشار :

De Witt Parker, the Principles of Aesthetics فصل الشعر (١)

تَهِ وَمِنَ بِعَثْنَا لَهُمْ مُوتَ الفَحِـاءَةَ ، انْنَا بِنُو المُوتَ ، خَفَاقَ عَلِيْنَا سِبَائِبِهِ إِ فُواحُوا فُرِيقٌ فِي الاسار ومثله قَتِيلَ ، ومثلٌ لاذ بالبحر هاربِهِ ا

اذا الملك الجبار صعر خده مشينا اليه بالسيوف نعاتبه! هنا ابيات تنضح بعاطفة الفخر . لكنها عاطفة متجسمة في جزالة الله ظ وقوة الوزن وفخامته وروعة الصور في قوتها وحركتها المتتابعة .

ومن نوعها قول البارودي في موقف عماسة :

أذا استل منا سيّد عَر ب سيفه تفزعت الافلاك والتفت الدهر! فانظر هنا أيضاً الى غرابة الصورة وجزالة اللفظ.

إلنوع الشعر الموضوعي ، شعر النحت والتصوير الذي بوز فيه تيوفيل غوتيب النوع الشعر الموضوعي ، شعر النحت والتصوير الذي بوز فيه تيوفيل غوتيب به واتباعه من البوناسين . وشعر البحتري لا يستهويك بما فيه من عاطفة أو فكرة بل بالنحت والتصوير و وشاقة اللفظ وحسن النغم .

٧ . الفكرة

والشعر قد يتضين حكمة او عظة او خطرة فليسفية أو لا يتضين من ذلك شيئاً . ولكن لا بدله من ان يتضين فكرة او افكاراً بين طريفة وغير طريفة . اي لا بدله من المعنى المطلق .

لنأخذ معلقة أمرىء القبس المشهورة فهي معرض عواطف وصور خاصة بالشاعر وبيئته وليس هناك عظة أو رأي أو حكمة مسيطرة على القصيدة ، وبعكسها قصيدة « البحيرة » للامرتين فانها فوق ما تتضمنه من نغم حزين وعاطفة مسيطرة وتصوير رائع حافلة بروح التأمل الفلسفي في سرعة الغناء وركض الزمن الذي

<sup>(</sup>١) علم الأدب ج ١ في الانشاء والبروض للاب شيخو طبعة سابعة ص ٢٨ .. ٢٩ .

لا نستطيع ايقافه . لمــاذا لا يقف الزمن ? الا يستطيع أن يذكر التعساء وينسى الهانئين ? ولكن ... رغم توسلاتنا يهرب الزمن وينهب اويقات الهناء ويفني البشر فيذهبون وتبقى الطبيعة لتحفظ الذكريات في قلبها المغلق .

ح وقد تكونالفكرة في الشعر خطراتفلسفية وحكما ظاهرة مبعثرة بين الاجزاء كما في شعر المتنبي . او تكون فكرة مقنعة وراء الصور يستنتجها القارى، بعـ د تفكير /مالنَّاخُذ قصيدة « المجدلية » لسعيد عقل فهي شبه لوحات او قطع من الفن التصويري تتعاقب متسلسلة في الفاظء دبة موسيقية الجرس ، فتلفت النظر بما فيهامن تصوير طريف بارز الخطوط والالوان . وهي فوق هذا تثير التفكير بما تعرضه من معان وصور : مفاتن المجدلية ومفاتن حياتها وجمالها الذي سكبته قربانا عــلي مذبح اللذة ثم نواحي العظمة في المسيح الشاعر الآله الذي فتنت به المجدلية وباحت له بحبها بوحاً يشبه الصلاة فاذا هو « شفاه تتسامي وجبهة تتعالى » وإذا بهذا الحب يحولها من شخص الى آخر ، من إباحية الى متصوفة . فالفكرة هنا قليلة الوضوح تستتر وراء `

\ لكن الشعر في جميع انواعه ، حتى التأملي منه ، « يميل عن التعليل والتحليل وَ الْحَرِيمَ فَيهُ لَا تَاتِي الْالْحَاتِ » ( بطريقة التصوير والتمثيل ، كما في قصيدة «النسر» إلا بي ريشه، أو ابياتا جامعة في اماكن متباعدة من القصيدة كما في قصائد المتنبي. أمَا الشعر الذي تنعقد فيه الحكم صفوفا متراصة كبعض شعر زهير فليس الا مجموعية حَكُم في قالب منظوم ، لانه آراء مفككة لا يربطها رابط . كذلك الشعر التعليمي فكرة موضوعة في قالب شعري وهو اقرب ألى النثر لان المقصود فيه هو الفكرة التي أوجدته . وليست قيمة الشعر بما يتضمنه من حقائق بل بطريقة عرضها .وحقائق الشعر تتبع مزاج الشاعر فقد تمعن في الاغراباو الغلو والابتعاد عن الواقع وتهمل الدقة وتضرب بالعلم عرض الحائط

۸ ، الموضوع

/ ﴿ يُوتَاحُ الشَّعَرُ الَّى المُواصِيعُ الجَلِيلَةِ. وَكَانَ عَنْدَالْيُونَانَ يَنْجُصُرُ فِي الملاحم والتواجيدُيا

<sup>(</sup>۱) ص ۲۶ من Alain, Système des beaux arts

وكاتاهما من فنون الجلال . اما الشعر الغنائي فقرنوه بالموسيقي ولم يحسبوه شعراً . . يقول « آلان » : « إن الجلال يدخل في الجمال أو هو جزء منه . وأول صفات الجمال ليست اثارة الاستحسان بل لفت النظر بمظهرين : قوة الطبيعة وقوة الفكر الانساني » \ . والقوة من مظاهر الجلال . وعلى هذا يكون رأيه أن كل جميل لا يخلو من جلال . ومثل هذا الرأي ينسب الى ارسطو : لا جمال بدون مقدار من الجلال \ . كذلك لونجينوس يشير الى جلال الموضوع ويجعله من شروط الكتابة الرفيعة ٣.

كانت الحرب عند القدماء اول مواضيع الشعر ومنها الملاحم، ثم كان شعر الرئاء والحكمة والتأمل وكان من مواضيع الشعر الثابية ؛ العمر والهرم والتغير والفناء والذكرى والحراب والموت وامثالها من المواضيع الجليلة .

ومما يقوله الضاً آلان في الموضوع: أما اللغة التي تصلح للتعبير عن المصاب فهي الشعري... البطولة نغمة كل شعر وليس في العالم شعر هزل أو مزاح. أن موضوع كل شعر هو الزمن وما لا يقبل التعويض كما في شعر المراتي والتأمل <sup>4</sup>.

وقد تقيد الكلاسيكيون بقواعد اليونان وطرقهم ، فمواضيع التراجيديا عندهم تاريخية تتميز بالجلال ، أما الشعر التعليمي كشعر بوالو وشعر الامثال كالذي اتى به لافونتين فلا يعد من الشعر الحقيقى في شيء .

لكن الرومنطيقين ثاروا على المواضيع الكلاسيكية فتوسع شعراؤهم في الموضوع واستكثروا من الشعر الغنائي، وبخلاف الكلاسيكيين افاضوا في وصف الشعور وعمدوا الى المواضيع الحقيرة والطبقات الوضيعة فوصفوا دقائق احوالها ومظاهر شقائها وحقارتها. لكن شعرهم رغم إغراقه في العاطفة لا يخلو افضله من جلال وروعة كأنرى في شعر لامرتين وهوغوالذي اصطبغ بروعة الدين اوجلال العاطفة والتصوير.

<sup>(</sup>١) فصل « البناء » Alain, Vingt Leçons sur les beaux arts

Puffer, The Psychology of Beauty ن ۱۹۰ من (۲)

Heun. Longinus and English Criticism, من ۱۱ ـ ۱۳ من (۳)

Alain, Vingt Leçons sur les beaux arts من ۹۸ = ۹٦ ص (٤)

اما الحديثون امثال كروتشي ، الذين يبالغون في التفريق بين النثر والشعر ، فيرون ان الشعر انما يتجرد من العناصر النثرية بابتعاده عن مواضيع بملكة النثر : مالهياج والفصاحة الحطابية ، الهزل والتسلية ، التعليم . كل هذا لا يعني ان الشعر يتقيد بمواضيع خاصة فرب موضوع حقير في الظاهر كفراشة او زهرة او عصفور أو نقطة ماه ألهم روائع الشعر . والشاعر السيخرج الفن من اي موضوع كان . ولعل الاصح ان نقول ان الجليل في الشعر ليستخرج الفن من اي موضوع كان . ولعل الاصح ان نقول ان الجليل في الشعر اليس موضوعه بل نفحته الشعرية وروعته الفنية . ولهذا يقول «كنت » : « الجلال في نفوسنا لا في الطبيعة » ٢ . او ان الجلال في الشاعر وشعره لا في موضوعه .

# كلمة في « الشعر الصافي »

للفن » أو حرية الفن من قيود الفكرة والغاية والقانون الاخلاقي، وتكاد تسيطر على الفن العصري وقد مجتناها في فصل مضى الثانية نظرية « الشعر الصافي » وهي التي توفع الشعر قوق القواعد والقوانين واساليب النقد المتعارفة التي جهد في جمعها النقاد منذ اقدم العصور.

« ليس الشعر شعراً لما فيه من صور حية وافكار وعواطف ثم إبهام وشيء فائق الوصف . ثم لما فيه من صور الوصف . ثم لما فيه من صور النات المائة الله المائة ا

وافكار وعواطف مرتبطة بهذا الشيء ارتباطاً وثيقاً .» ا م « ولكي نجيد قراءة الشعر ليس لزاماً علينا أن نفهم المعنى دامًا . . . الشعر فوق

اساليب الكلام ، فوق العقل والحيال والحس فوق تحليل اللغوي او الفيلسوف وفوق الترجمة والموضوع والتلخيص ومعنى اللفظ والعبارة وتسلسل الافكاروتدرجها المنطقي ، فوق العواطف والانفعالات . . . ان من شأن النثر دون الشعر ان يعلم ويشرح ويصور ويهز السامع ويثير الدموع .» ٢

و كأن مقياس الشعر عند اصحاب نظرية الشعر الصافي هو مقدرته على التأثير في القارىء بطريقة تشبه السحر:

ر « المهم في الشعر الصافي هو النفحة السحرية . ليس من شأن الشعر أن يوحي اليئا معنى جديداً فالنثر قادر على هذا . انما الجديد في الشعر هو النفحة السحرية او المجرى

Brémond , Henri . Poésie Pure من ۱۹۷ س (۱)

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١٩٨ ـ ٢٠٠٠

١ - لكن أهل هذه النظرية يشترطون في الشعر شيئاً وأحداً: الموسيقى .
 ل الشعر موسيقى تجري فيها مادة رقيقة تنفذ الى صميم نفوسنا . » ٢

و ایضاً : «كل الفنون ولیدة الموسیقی ، تعق امها احیاناً وتموت بتناسیها الکنها تجد نفسها كاملة القوی حالما تعود الی احضان امها . » ۳

٢ - والشعر عندهم مبرقع خفي الدلالة :

« في كل شعر عظيم مادة تفوق الكلام بثلاثة اضعاف ، وعلى القارئ، ان ( يكتشف الباقي المحذوف . » ٤

« شيئان يتطلبها الشعر : مقدار من التنسيق والتأليف ومقدار من الروح الامجائي او الغيوض ، يشبه مجرى خفياً لفكرة غير ظاهرة ولا محدودة . والشعر الزائف هو الذي يتضمن إفراطاً في التعبير عن المعنى بدلاً من عرضه بصورة مبرقعة ، وجذا يتحول الشعر الى نثر . » °

وهم يقولون بالايحاء او اللغة الحقية :

« للقصيدة معنيان : المعنى المباشر وهو نثر القصيدة أو جزؤها الكدر. والمعنى الذي يفيض أو نيستقطر من الابيات وهو المعنى الأهم الذي لا يفهمه الا شاعر أو أشباهه / المعنى السري الذي لا يمكن أيضاحه أو حصره ضمن حكم الذي يمر بطريقة غامضة من نفس الشاعر الى نفس المتذوق . تلك معجزة الشعر . و المعنى المعنى الشعر . و المعنى المعنى المعنى المعنى الشعر . و المعنى المعنى

٣ كُوللالفاظ اهمية عظمي في ما تتضينه من تأثير وقوة ايحاء.

« قد لا يكون للشعر معنى ومع هذا فان الفاظه توحي الينا شتى المعاني بواسطة

<sup>.</sup> Brémond, H. Poésie Pure من ۱۹۰۹ من (۱)

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ١٩٧ \_ ٢٠٠ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص ١٣٨ والقول منسوب لألفرد دمي موسيه . (•) لص ١١٨ ــ ١١٩ من المصدر نفسه والقول منسوب الى بودلير .

<sup>(</sup>٦) ص ٩٧ من المصدر السابق .

الصور أو العلاقات الصورية التي تستحضرها . » · .

و ع ـ والشعر الصافي لا يتقيد بالعقل و لا بالوضوح :

« لقد كانت مذاهب القدماء ترتبط بتعالم « بوالو » المؤسسة على استعمال العقل وحده، العقل الجدلي ، والتزام الوضوح التام . قواعَد يطبقونها على النثر والشعر معاً دون ما تمييز. ولم يفكروا في البحث عن اصول الشعر خارج دائرة المقياس

الإدبي النثري الضيقة. لم يفكروا في البحث عنها في اعماق الفنون جميعا ﴾ ٢.

لكنهم يمتدحون تحرر الرمزيين : « عند الرمزيين ميل سعيد إلى الانعتاق من القوالب الحـــامدة، من تصوير البوناسيين والأساليب الخطبابية التي لم يستطع التخلص منها الرومنطيقيون. إن

الرمزيين أعادوا الى الشعر صلته بالبسطاء وأهل الفطرة » ٣. ﴿

و \_ والشعر عندهم منشأه الالهام واللاوعي : « الالهــــام الشعري كالالهام العلمي وليد البداهة (intuition). او الكشف

« أن العمل الشعري يشبه كثيراً العمل الصوفي ؛ عمل الالهام » °.

« والعناصر المتنوعة التي نؤلف هذه الظاهرة ــ البداهة ــ لا تزال غامضة، وهذا ما يعطي الاثر الفني مسحة غموض مع قابلية واسعة للتأويل والتفسير. ٣٠.

وأيضًا ؛ « الفكر اللاواعي وحده يستطيع المشاركة الشعورية، والارواح تتفاهم يصورة أشد فأعلمة بواسطة اللاوعي ٧.

٣ ــ وغاية الشعر تنويم القوى العاقلة وقيادة النفس الى حالة استسلام وفرح داخلي ونشاط هادي. :

<sup>(</sup>۱) س ۱۰۰ من Brémond, H. Poésie Pure

<sup>(</sup>۲) المسدر نفسه ص ۲۰۶ ــ ۲۰۰

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص ١٤٤

<sup>(</sup>٤) ص ۱۹۵ ۲۹ ۳۰۹

<sup>(</sup>٥) من ١٠١ 🗠

<sup>(</sup>٦) آمن ۴۱۱ إ

<sup>(</sup>٧)ص ۲۵۳ .

« ان التجربة الشعرية تقوم في هذا الفرح الداخـــــلي الذي تنتفي معه الافكار والعواطف والصور .» ا

«اثر الشعر في النفس هو سحر بجمع الحواس ويقود النفس الى حالة هدوءو انقياد الكله القياد نشيط غير خامل لانه يصلنا بشيء اعظم وافضل من ذواتنا.» ٢

\*\*\*

نلاحظ عند اصحاب نظرية الشعر الصافي رد فعل شديد العنف على نظريات النقاد الذين تقدموهم. لقد رأى هنري بويمون واتباعه ان اساليب البيان تعزز الوضوح واذا ارادوا فصل الشعر عن النثر انكروا اساليب النثر وعززوا الغموض. وانكروا التسلسل المنطقي الذي يميز اساليب الخطابة وباعدوا ما بين الشعر والنثر فالصقوا الاولى بالفنون الجميلة لانهم رأوها أحتى به وأشد قرابة . ورفعوه فوق الصور والعواطف والافكار (عناصر النثر) وسموه شعراً صافياً اي خالياً من المناصر . وربطوه باللايحدود والفائق الوصف: « الشعر لا يستغني عن التعريف تلك العناصر . وربطوه باللايحدود والفائق الوصف: « الشعر لا يستغني عن التعريف ولا عن التصوير وسيلة له لا غاية . وهو

بناء ملي، بالنوافذ الى اللامتناهي واللامحدود . » ٣

ومع ان في آراء هنري بربمون غموضاً وتطرفاً واقو الأجارفة مجردة اتخذها بعض النقاد وسيلة للتهكم به <sup>٤</sup> فنحن نستطيع ان نرى فيها خيالاً لا مخلو من حقيقة.

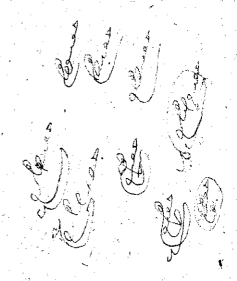
١) المصدر السابق ص ٦٢

 <sup>(</sup>٢) المصدر نفسه س ٢٧ . وقـــد بينا في قصل مضى ( اثر الجمال في النفس ) ان التاثر الاستاطيقي يختلف عن اثر السحر في كونه هدوءاً نشيطاً لا جوداً وانقياداً اعمى .
 (٣) المصدر السابق ص ١٣٠٠

<sup>(</sup>٢) يقول كروتشي منتقداً اصحاب « الشعر الصافي » : «هؤلاء انكروا الشعر كتمبير واحلوا عله الايجاء وألفاظ لا تعني شيئاً محدوداً واعا تدفع القارىء الى شرحها كما يشاء. وما هو الايجاء الفظة مبهمة ! فكل ما حولنا بثير الوحي وليس الشعر وحده مصدر الحساء . لكن بعض شعراء علاهمر الصافي لا يقنعون بالايجاء بل يريدون ان يكون شعرهم سحراً وتصوفاً . منهم ملارمي الغامض الذي اصبح عند اتباعه موضوع عبادة » ( عن مجلة Revue de Métaphysique et النامض الذي اصبح عند اتباعه موضوع عبادة » ( عن مجلة de Morale, 1936 et Littérature pp.47-48 نظرية الشعر الصافي ليس اوضح من بريمون في تحديده للشعر بل يحدده بصورة سلبية في هسذه المقالة عنها .

وتحت ستار الجديد الذي تدعو اليه تنطوي حقائق قديمة منها ان الشعر تعبير غير عادي وان المرجع الاخير فيه هو التأثر الشخصي اي المقياس الذاتي الذي لا يقع ضمن حدود معينة . وان ارادوا ان يجعلوا للشعر حدوداً قالوا : انه نقيض النثر يتكوّن من لفظ موسيقي ذي غموض وايجاء او معان مرنة قابلة لشتى التأويلات ، لا ينشأ عن العقل والمنطق ولا يخاطب العقل والمنطق ، بل يصدر عن الالهام ويجد طريقاً الى العقل الباطن في نفس المتذوق .

وقد مررنا بما يشبه هذه النظريات في فصول سابقة : مصادر الفن . طبيعة الجال. لشعر .



النثر كأداة للتعبير عن الفكر و'جد قبل الشعر ، لكنه كفن ذي ميزات استاطيقية تأخر عنه ' . فكان أقدمه السجع الذي قلد الشعر مقترضاً بعض ميزاته الطاهرة الميكانيكية ثم تحرر منه تدريجاً حتى شكل فناً مستقلاله ميزانه الحاصة بالاضافة الى بعض ميزات الفنون الجملة .

يقول «آلان» أن النثر يثبت ذاتيته بالابتعاد عن الشعر فهو ينفر من الوزن والعدد وينفر من اجتذاب النظر أو امتاع الاذن الآفي أحوال خاصة سنأتي على ذكرها . وأذا وجدنا في النثر العادي عبارات موفقة في جمال الرنة والسبك فالفكرة فيها قبل الالفاظ تلفت النظر ألى هذا الحسن ، والارتباط الدقيق بين الفكرة والالفاظ هو سر الجال ، بينا في الشعر يجذبنا القالب أو لا ثم الفكرة التي وراءه . والالفاظ هو سر الجال ، بينا في الشعر يجذبنا القالب أو لا ثم الفكرة التي وراءه . والسجع في نظر بعض نقاد الفن هو انحطاط الشعر ، ويرى هؤلاء أن الشعر التعليمي والنثر المسجع متساويان في القبح ٢ لان تقليد السجع الشعر أفقده شخصيته وذلك حين انتجل رنة الشعر بازدواج اجزائه وتقفيتها وقلده في التصوير المحسوس وذلك حين انتجل رنة الشعر بازدواج اجزائه وتقفيتها وقلده في التصوير المحسوس

فجاء سقياً مقيد المعنى ضعيفه ، وذلك ما نراه في سجع الكهان في العصر الجاهلي . ولكن في مواقف قليلة يسبو السجع ويرتفع الى مصاف الشعر كما نرى في بعض سود القرآن . الا اننا قلما نعثر على سجع موفق قابل التذوق حتى في عصور سادة السجع في القرن الرابع الهجري وما بعده ٣ .

<sup>(</sup>۱) ص ۳۰۷ من Alain, Système des beaux arts

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٣٣٠ .

<sup>(</sup>٣) يجمع نقاد العرب على استحسان السجع «في موضعه وعند سماح القريحة به وحين يكون في بعض الكلام لا جميعه . » ويتفقون على تقبيح النزام السجع لانه « جهل من فاعله وعي من قائله » راجع « نقد النثر » س ٩٣ « واسرار البلاغة » ص ٥ « والموازنة » ص ٨ .

1

« السموات تحدّث بمجـد الله ، والفلك 'يخبر بعمل يديه ، » « يوم" الى يوم يذيع كلامـــ ، وليل" الى ليل 'يبدي عاما . » « لا تضربك الشمس في النهاد ، ولا القمر في الليـــل . » « انا نرجس شــادون ، سوسنــة الاوديــة . »

فهو من نوع النشر الفي الذي يشبه الشعر في تقطعه و تصويره و عاطفته و موسيقاه، مستغنياً عن الوزن. أو هو الشعر المنثور الذي نجد عليه أمثلة في وصف شاتوبريان الفرنسي ، وفي بعض كتب جبران «كدمعة وابتسامة » و «العواصف » و «النبج».

وفي « المفكرة الريفية » لامين نخله . و يُستعمل في المواقف الشعرية والوصفيـــة و يُستهجن في غيرها ، لا سيما اذا اتضح فيه التقليد . وفي هــذا النثر يقول صاحب

« الشعر الصافي » :
« مِن النشر ما يشبه الشعر في سب يوقظه في النفس من اصداء لا توصف ومن

رو ومن النشر ما يكون فنياً في ايجازه وغموضه وسلاسته ، يعكس خفة وظرفاً وبراعة ساخرة، ومن هذا النوع ترسئل الجاحظونشر عمر فاخوري. ومنه الذي تزدحم فيه الصور كما في متاحف النحت والتصوير ، مثلاً نشر « فلوبير » في قصصه . والذي يشبه التصوير الكاريكاتوري ويجمع بين بواعة النكتة وطرافة الاشارات رومن هذا النوع نثر مارون عبود .

لله وهناك النثر الخطابي. ويشبه الشعر في اعتاده على الاتساق اللفظي او العبارة الموزونة والترجيع. فكأنه شعر مرتجل، ومثل الشعر مخاطب الجمل اهير ويتخذ

(۱) ص ۱۰۶ ـ ما من Brémond, H. : Poésie Pure

آلاهوا، وسيلة للاقناع فيثير في السامعين الانفة والاحتقار والاستنكار والتعجب روالسخر ونحو ذلك من الاهوا، الخطامة .

ويختلف عن الشعر في اهتامه بالتقسيم والحدل . وكان له في الادب العربي شأن كبير . بدأ نثراً مسجعاً على طريقة الكهان وتحرر تدريجاً من السجع فبلغ شأناً عظيماً في صدر الاسلام وتكونت له ميزات خاصة : الإيجاز والجزالة والتصوير الحسوس والاساليب البيانية وسائر وجوه القوة التي تميز النثر الخطابي .

تكامـــل نضج النشر العربي في أيام عبد الحيد ثم تلميده أبن المقفع ومن جرى مجراهما من أيَّة النشر المطلق كابن المدبو وسهل بن هارون من القرن الثالث الهجري. والنشر في طور نضجه هذا عدل عن الامجاز الشعري الحطابي ومال الى الاسهاب الكتابي والسهولة وارتباط الاجزاء والتعبير المجرد واهمال السجع وجميعها صفات تبعده عن الشعر . كذلك نلاحظ ميل الكتاب الى الاسلوب المنطقي المتسلسل والمتحليل وتعزيز الفكرة بالبرهان واستعال الحاصة العددية ، كما في «كليلة ودمنة » ومباحث الحاحظ .

# ر اما الميزات الفنية العامة للنثر الكتابي فهي :

١ – الوحدة وهي فيه الله اهمية بما في الشعر ، ويدخل فيها ارتباط الاجزاء وحسن تنسيقها وتطورها نحو الازمة والتقيد بالموضوع بحيث ان كل جزء من المقال يعزز الفكرة الرئيسية.

٢ - التنويع - تنويع الصغ والعبارات وفواتح الجمل والفقرات دفعا للملل .
 ٣ - انسحام العبارة وارتباطها بادوات الوصل والحرص على جمال الرصف والتنسق في اجزاء الجملة .

٤ - بروز الفكرة وسيادتها لأن وسيلة النثر التحليل وغايته اثارة الفكر.
 ٥ - استعال الالفاظ المألوفة الحالية من الغرابة.

٢ - يخالف الشعر في نفوره من الترديد اللفظي والتقفية وقد يتردد فيه المعنى الفظ بقصد النشديد أو التقوية. لكن النثر القبيح هو الذي مجاول أن مجتذب النظر بغرابة الالفاظ وبريقها وبهرجتها, او أن يستر ضعف الفكرة وعجز المعنى

بترديد الالفاظ الجاذبة للنظر وباعتاد الترادف والتوازن والتنميق .

هذه الميزات الست تؤلف مانسميه ميزات النثرالعلمي، وهو النثر الاكثرشيوعاً في عصرنا الحاضر، ويستعمل في الكتابة العادية وفي الامجاث العلمية والنقدية.

ر اما النثر الفني فيستعمل في المواقف التي يستحسن فيها الشعر ، في مواقف الحطابة وحالات الثورة العاطفية والوصف الفني في القصص ونحوها .

والنثر مهما كان نوعه لا يخلو من مسحة فنية واضحة أو قليلة الوضوح. ولكن اذا طغى عليه الاخراج الفنى كان من صنف الشعر المنثور.

# ما هو النقد الجمالي عند العرب ي

لقد عرف العرب النقد وأولعوا به منذ اقدم عصورهم وو ُجد عندهم منذ ان كان لهم ادب ، اي في العصر الجاهليّ . لكن نقدهم — لو قابلناه بالنقد الحديث — واسع دقيق كثير التفصيل في بعض نواحيه ، ضيق محدود لا يتناول الموضوع الالمام في نواح اخرى .

طرق العرب النقد اللغوي وتوسعوا فيه ايما توسع فالفوا في فروعه الكتب العديدة . وكانوا شديدي الحرص على لغتهم فبالغوا في البحث المدقق عن اصولها وخصائصها ، وكثرت عندهم المعاجم لصبط الفاظ اللغة وكتب النقد اللغوي لضبط قواعدها، وكتب فقه اللغة لضبط اشتقاقها والمولد من الفاظهاوالشائع والشاذوالبائد والدخيل وغير ذلك . ومن اشهر هذه الكتب : ادب الكاتب لابن قتيبة ، ودرة الغواص للحريري ، والحصائص لابن جنى ، والمزهر للسيوطي .

وعرف العرب النقد البياني : علم البيان واصول البلاغة . عرفوا منه المعاني والبيان والبديع وتوسعوا في هذه الابواب وفصاوها تفصيلاً وذهبوا في شرحها كل مذهب وتناولت تآليفهم في الموضوع اكثر ما يسبيه اليونان والاوروبيون «علم حسن التعمير » Rhétorique

وعرفوا النقد التاريخي بصورة اولية بسيطة . كتبوا تراجم الادباء واشاروا احياناً الى اثر البيئة في الشاعر والاديب فيقول القاضي الجرجاني : «ان من شان الحضارة البداوة ان تحدث جفرة في الطباع وفي صياغة الادب ومعانيه ومن شان الحضارة ان تحدث سهولة ورقة . » ( ولهم آراء اخرى من هذا النوع . كذلك نافشوا نسبة -

<sup>: (</sup>۱) الوساطة م ۲۱

الشعر وحللوها وحاولوا تمييز الصحلح من المنحول .

جميع هذه الانواع كانت تتداخل في كتبهم النقدية وتتوسع بتوالي العصور حتى شملت الكثير بما نسبه اليوم « بالنقد الأدبي » وقد تكامل نضجه عندهم بين القرنين الرابع والسادس الهجري .

وكان النقد الادبي عندهم - كما عند الحديثين - اولا ذاتياً يرتكز على ذوق النافد وقوة حاسته الفنية ومقدار ثقافته واستعداده. ونجد امثلة على النقد الذاتي في تصنيف بعض النقاد الشعراء كما فعل ابن سلام حين صنف الجاهليين والاسلاميين من غير ان يعتبد اصولاً معينة ثابتة . ونجد امثلة عليه في ما ترويه لنا كتب الادب من عبارات نقدية تلقى جزافاً كقولهم : « هذا اشعر ببت قالته العرب » . و « هذا اغزل ببت » . و « ذاك افضل ما قبل في الفخر » . لماذا ? لان احد الرواة قد رأى هذا الرأي وقد يكون لديه تعليل وقد لا يكون . ومثل ذلك قول الآمدي : وهذا ببت حد او حسن ١٠ .

وكان عندهم النقد الموضوعي المستند الى اصول و احكام ومقاييس . ولقد او لعو ا بالاصول و المقاييس منذ ان اخذوا في التدوين و التصنيف ، وجمع قديمهم و لم " شتاته و استنتاج الاصول من ذلك القديم .

و ابن يقع النقد الاستاطيقي من هذه الانواع ?

البقد الاستاطيقي يتناول تمييز الجسن والقبح في الاثر الفي اعتاداً على اصول الجمال . فهو لا يعنى بالنقد التاريخي ولا بنقد اللغة، و الها يدخل فيه النقد البياني الذي ليتصل اتصالا وثيقاً باصول الجمال . وقد عرف العرب من هذه الاصول نتفاً متفرقة في كتبهم النقدية ، وعلى الباحث ان يجمع شتاتها من هذه الكتب وحينتذ يُدرك ان ما عرفوه كان حقاً جليل القدر، لكنه مبعثر لا يضمه نظام، وعلينا ان نطلبه في كتب البيان امثال «كتاب البديع» لابن المعتز ، و «نقد الشعر» و «نقد النثر »لقدامة البيان امثال «كتاب البديع» لابن المعتز ، و «نقد الشعر» و «نقد النثر »لقدامة

<sup>(</sup>١) لقد حاول الأب شيخو اليسوعني ان يجمع شتات ما عرفه العرب من اصول الانشاء والبيان والنقد الفني في كتاب و علم الادب » ج ١ و ٢ وان يوفق بينه وبين عسلم الانشاء لحديث عند الافرنج .

ابن جعفر و « الصناعتين » للعسكري ، « واسرار البلاغة » و « دلائل الاعجاز » للجرجاني و « المثل السائر » لابن الاثير . وعلينا ان نطلب تلك الاصول ايضاً في « طبقات الشعراء » لابن سلام « والشعر والشعراء » لابن قتيبة و « الموازنة » بين ابي تمام والبحتري للآمدي « والوساطة » بين المتنبي وخصومه للجرجاني ، ومله ابي تمام والبحتري للآمدي . ونوى في الغالب ان المتأخر منها قد يغني عن مطالعة المتقدم لأنه يشمل ما قبله زيادة على ما جاء به المؤلف .

ران العرب في نقدهم الادبي قلما عرضوا لغير النقـد الاستاطيقي لانهم لم يعرفوا النقد السيكولوجي التحليلي ، ولم يطرفوا النقد البيئي او التاريخي الا بصورة بدائية

لكنهم كانوا في ادبهم من اقدم دعاة الفن للفن اد قصدوا الى الجال في كل ما يقولون وقدموا حسن الكلام وجودنه على صدق الفكرة او عمقها او معناها الفلسفي، ولهذا آثروا البحتري في جمال عبارته الموسيقية على ابي تمام في غرابة معانيه وقدموا الطبع والبداهة على الصنعة والروية . وفي ذلك قال البحتري وفي قوله ما يعكس الرأى الشائع :

كلفتمونا حدود منطقكم في الشعريغني عن صدقه كذبه ولم يكن ذو القروح يلهج بالمنطق ما اصله وما سببه والشعر لمح تكفي اشارته وليس الهذر طو"لت خطبه ماذا عرف العرب من قوانين الجال ?

عرفوا نتفاً من المبادى. الكبرى و اهتموا بالجزئيات اكثر من اهتامهم بالكليات . ولنبدأ بموضوع الوحدة .

## إ - مبدأ الومدة

ليس للوحدة كمبدأ عام ذكر في كتبهم لكنهم عرفوا واشترطوا منها انواعاً في مقاييسهم النقدية . من ذلك انهم اشترطوا الفصاحة او تلاؤم الاصوات وتلاؤم الالفاظ مجتمعة . والتلاؤم وجه من وجوه الوحسدة . وللفصاحة ذكر كثير في كتبهم وهي عند حميع النقاد اساس هام من انس البلاغة .

ومما عُدَّ في اصول الجال عندهم حسن الارتباط بين المعاني ، وقد اعتبره ابن الاثير ركناً هاماً من اركان البلاغة واجاد الكلام فيه حيث قال : « وهو ان يأخذ مؤلف الكلام في معنى من المعاني ، فبينا هو فيه إذ اخذ في معنى آخر غيره وجعل الأول سعباً اليه فيكون بعضه آخذاً برقاب بعض من غير ان يقطع كلامه ويستأنف كلاماً آخر ، بل يكون جميع كلامه كأنما أفرغ افراغاً وذلك بما يدل على حدق الشاعر وقوة تصرفه ، من اجل ان نطاق الكلام يضيق عليه وَيكون متبعاً للوزن والقافية فلا تواتيه الالفاظ على حسب ارادته ، واما الناثر فانه مطلق العنان يمضي حيث شاء فلذلك بشق التخلص على الشاعر اكثر بما يشقى على الناثر .» المنات من الما المنات على الشاعر اكثر مما يشقى على الناثر .» المنات من المنات من المنات المنات

وقد جعل ابن الاثير حسن التخلص او ما نسيه اليوم حسن الانتقال «Transition» وكناً ثالثاً من اركان الكتابة ، التي فصلها على النحو التالي :

- ۱ ــ جودة المطلــع. ۲ ــ ارتب<u>اط المقدمة او الدعاء بموضوع</u> الكلام .
  - ٣ ــ حسن التخلص او الانتقال .
- ع ـ استعمال الالفاظ غير المبتدلة التي «يظن السامع انها في غير ايدي الناس وهي ما في ايدي الناس . »
  - ه ـ التضمين والاقتباس من القرآن والحديث ٢ .

ونرى هذا انه اشار الى مبدأ الوحدة في موضعين : ارتباط المقدمة بالموضوع وحسن التخلص. وهو مصب في قوله ان حسن الانتقال عند الشاعر اصعب بما هو عند الناثر. وهذا ما نجده في الشعر العربي ، فهو غموماً أميل الى التقطع منه الى التلاحم والارتباط ، ولعل هذا من اشتراطهم ان يكون لكل بيت من ابيات القصيدة معنى تام غير مرتبط بما قبله او بما بعده ". فكانوا ينقدون البيت لا القصيدة

<sup>(</sup>١) المثل السائر ص ٢٦٨ ( طبعة مصرية ١٣١٢ هـ ) .

<sup>(</sup>۲) المثل السائر ص ۲۹ بـ ۳۰

<sup>(</sup>٣) نقد النثر لقدامة بن جعفر ص ٧٨ ــ ٧٩.

كما نري في الموازنة للآمدي .

وقد اشار صاحب « العمدة »ايضا الى مبدأ الارتباط بيناللعاني وحسن التخلص في قوله : « الحروج انما هو ان تخرج من نسب الى مدح او غيره بلطف تحيّل ثم تتادى فيما خرجت اليه\ » . وايضاً : « قيل والبلاغة ان يكون اول كلامك يدل على آخره وآخره يرتبط باوله »٢.

وذكر صاحب « الوساطة » ٣ ان المحدثين اقدر على حسن التخلص من القدماء أي اقربالى الوحدة ، وكذلك نحن نرى في قصائد ابي نواس وابيءًام والبحتري وابن الرومي والمتنبي من تلاحم الاجزاء ما لا نجده في المعلقات او في شعرالشنفري.

ونرى ألناثرين عوماً يتقيدون عبدأ الوحدة والارتباط. والتقسيم يظهر خصوصا في الكتب العلمية. مثلًا في كتب النقد والطبقات والتواجم. وارتباط الاجزاء واضح في الرسائل من ديوانية وادبية؛ التي اشترطوا في اصولها تنسيق الاجزاء .

وهو قليل الظهور عند بعض ائمة النثر كالجاحظ في «الحيوان» « والسان والتبيين ». وقد عرف النقاد من انواع الوحدة ائتلاف المعنى مع اللفظ وائتلاف الوزن

مع المعنى ، والمعنى مع القافية، واللفظ مع الوزن ؛ . 

نواس قوله :

جن على جن وان كانوا بشر 💮 فكأنما خيطوا عليهـــــا بالابر لأنَّ الشَّطرُ الثَّاني ضعيف لا يتلاءم مـــع قوة الشَّطرُ الاول . وهكذا عابوًا قول احدهم :

مات الخليفة أيها الثقلان فكانما أفطرت في رمضان لان الوحدة مفقودة بين الشطرين جمع الشاعر بين الجيد والسخيف.

٠ (١) العمدة ج ١ ص ١٥٦

<sup>(</sup>۲) العمدة ج ا ص ۱۹۳ (٣) الوساطة ص ٥٤

<sup>(</sup>٤) نقد الشعر لقدامة ص ٧

<sup>(</sup>٥) الصناعتين ص ١٢٤

ومثَّاوا على تناسب الصدر والعجز بالبيت التالي :

يقول صاحب الصناعتين : « ليس قوله ، ما في نصابنا كهام ، من قوله ، فنحن كماء المزن ، في شيء ، اذ ليس بين ماء المزن والنصاب والكهوم مقاربة . ولو قال ونحن ليوث الحرب ما في نصابنا كهام ، كان الكلام مستوياً. » ا

ونرى هنا ان الناقد لم يفطن الى ان مراد الشاعر « نحن كماء المزن في الحسن والصفاء او متشابهون كنقط الماء اي من صنف واحد » لكن الذي يهمنا في قوله اعتاده مبدأ تلاؤم المعاني وهو في ذلك مصيب.

ولا يغفل ابن الاثير في المثل السائر عن ذكر التناسب بين المعاني ٢ ، وقوة اللفظ لقوة المعنى ٣ ، والمطابقة او الطباق كما في قسوله : اول كتاب «الفصول» لابقراط في الطب قوله : « العمر قصير والصناعة طويلة ». فالطباق او التضاد وجه من وجوه الوحدة لأن المعاني انما تتناسب في حالتين : اذا تماثلت وتقاربت وإذا تضادت . وهكذا الالوان .

وذكر ابن الاثير ايضاً المواخاة بين المعاني والمباني . والمشاكلة كما في الآية: «نسوا الله فنسيهم» <sup>4</sup> .

وفي « العمدة » اشارة الى تلاؤم المعاني وقول للجاحظ في هذا المعنى : « وفي القرآن معان لا تسكاد تفترق من مثل الصلاة والزكاة والحوف والجوع والجنسة والنار والرغبة والرهبة والمهاجرين والانصار والجن والانس والسمع والبصر » .

وايضاً : « ومن المتناسب قول علي بن ابي طالب ( رضه ) في بعض كلامه :

<sup>(</sup>۱) الصناعتين ص ۱۳۷ ــ ۱۳۸

<sup>(</sup>٢) المثل السائر س ٥٧٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص ١٨٧ .

<sup>(</sup>٤) الثل السائر ص ٧٧٩ -- ١٨٠٠

<sup>(</sup>٥) العمدة ج ١ ص ١٧٣ .

« این من سعی و اجتهد، وجمع وعدد، وزخرف و نجد، و بنی و شید ؟ فأتبع كل لفظة ما يشاكلها و قرنها بما يشهها » ۱ .

بضرب يذوق الموت من ذاق طعمه وتدرك من نجى الفرار مشالبه

فراحواً فريق في الاسار ومثله قتيل ومثل لاذ بالبحر هاربه ، ٢.

والتفسير وهو « ان يستوفي الشاعر شرح ما ايتدأ به مجملاً». والاستطراد « وهو ان يرى الشاعر انه في وصف شيءوهو أنما يريد غيره، فان قطع أو رجع ألى ما كان فيه فذلك استطراد و ان عادى فذلك خروج . » ٣

واشار ابن الاثير الى مبدأ التنسيق والتدرج او ترتيب المعاني المتعددة ، كما يلي : « أما الصفات المتعددة فانه ينبغي ان يُبدأ في الذكر بالادنى مرقبة ثم بعدها عا هو أعلى منها الى ان ينتهي الى آخرها ، هذا في مقام المدح . قان كان في مقام الله عُكست القضمة » أ .

وقد يدخل في وجوه الوحدة التوازن والازدواج والترجيع الموزون Rhythm لانها من انواع التكرار اللفظي او المعنوي . وتُعد من ناحية وسيلة من وسائل الوحدة والتاثل بين الاجزاء ، ومن ناحية ثانية وسيلة للتقوية اذ تعز و الكلام بالترديد وتجعله موسيقياً بالوزن وتكرار النغم . لكن الاصح ان نعبتها في باب الموسيقي اللفظية .

\*\*\*

والخلاصة ان شعراء العرب لم يتقيدوا عبداً الوحدة كما تقيد به عامة شعراء الغرب في القرون الحديثة : فكرة واحدة تسيطر على القصيدة من اولها إلى آخرها. لكن المحدثين منهم اقرب الى الوحدة من الحاهليين وقد سبقت الاشاوة الى هذا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق الصفحة نفسها .

<sup>(</sup>٢) العمدة ج ٢ ص ١٨ .

<sup>(</sup>٣) المبيدة ج ٢ ص ٢٨ ــ ٣٤ .

<sup>(</sup>٤) المثل السائر ١٧٦ \_ ١٧٧ .

الامر ، فالغزليات والمدائج والمراثي والاوصاف عنه شعراء العصرين الاموي والعباسي موحدة الموضوع اذا حذفنا منها الاستهلالات الجاهلية من ذكر الاطلال والأحبة التي لم تحسب من صلب القصيدة بل كانت مدخلًا عاطفياً يهيء نفوس السامعين ويقودهم الى « الحالة الشعرية » كما في الموسيقي .

ومع هذا لانستطيع أن ننفي الوحدة من القصيدة الجاهلية فهي في مجموعها ذات موضوع رئيسي يدور حول سرد مفاخر الشاعر ومغامراته وشعائره وتأملاته، اومفاخرقبيلته أو مآثر بعض العظاء ، فهي ملحمة شخصية متعددة الالوان . وقد بين طهحسين في حديث الاربعاء (ج١ ص ٣٠- ٤٢) إن القول بعدم الوحدة في القصيدة الجاهلية وهم وخرافة ١ .

وأينا ان النقاد عرفوا من وجوه الوحدة اشياء كحسن الانتقال وتلاؤم المعاني وتلاؤم اللفاظ وحسن التنسيق . لكنهم لم يشيروا الى مبدأ الوحدة اشارة صريحة ولم يشرحوه كما شرحه ارسطو في اصول التراجيديا حيث جعله ركناً من اركان المأساة وحدده كما يلي : « ان ترتبط الاجزاء بصورة تجعل فقدان احدها مضعف مزعزعاً للمجموع او هادماً للقصة . بينا الاخلال بالوحدة يعني اضافة اشياء يستغنى عنها ولا يبالي القارىء بوجودها او غياجا » .

والذي تجب ملاحظته أن الشعر المسرحي - الدراما أو التراجيديا - اشد تقيدًا بالوحدة من الشعر الغنائي . لان المسرحية قصة متلاحمة الاجزاء محدودة الحجم «بحيث يمكن للذاكرة أن تعيما » كما قال أرسطو . ولهذا فالوحدة أصل هام من أصولها ، وكل جزء منها يجب أن يرتبط بالجزء الآخر ويعززه ويشرحه . لان هناك أجزاء محذوفة لا يمكن عرضها على المسرح في حين أن الاجزاء المعروضة هي ممالا

و الشعر العربي غنائي كله او معظمه . وهو ايضا شعر ذاتي ، كلـه او معظمه ، تقلّ فيه الموضوعية التي تميزشعر القصص والملاحم . فهو اشبه بنفثات متقطعة خارجة

<sup>(</sup>١) في فصل ساعة اخرى مع لبيد ص ٣٠-٤ ( مطبعة مصطفى البابي الحلبي واولاده عصر ١٩٣١ م ) .

من صدر الشاعر فتنعقد ابيانا تتاسك جينا وتتخاذل حينا آخر .

و في الشعر الغنائي يقول احد النقاد الفرنسيين المعاصرين : « ان الشعر الغنائي لا يتقيد بمنطق لانه يطبع حركات القلب ونزوات الشعور والحيال .والتشويش فيه ظاهرة تتنافى مع ترتيب الشعر القصصي والشعر الدرامي » ١ .

هكذا نرى شعراء الرمز الحديثين قد أهملوا كل قديم وأعرضوا عن الترتيب الخطابي والوضوح التقليدي الذي ميز شعر التراجيديا الكلاسيكية. لأن مظاهر اللاوعي عندهم « صُور مبهمة منقطعة كغمغمة الوحي » · تومع هذا لا تستطيع الا ان تتبين الوحدة في شعر الريزيين، فهي في نفوسهم وان فقدت في قانون ايمانهم .

#### ٢ -- مبدأ التقوية

وعدا مبدأ الوحدة عرف العرب مبدأ الابراز او التقوية Emphasis ومنه التكرير، تكرير المعاني والالفاظ ٢. ومنه تعزيز المطلع والحاتمة أو بواعة الاستهلال وحسن الحتام. يقول صاحب الوساطة: « والشاعر الحـــادَق يجتهد في تحسين الاستهلال والتخلص وبعدهما الخانمــــة، فانها المواقف التي تستعطف اسماع الحضور وتستميلهم آلى الآصغاء،ولم تكن الاوايل تخصها بفضل مراعاةوقداحتذى البحتري على مثالهم الا في الاستهلال فانه عني به فاتفقت له فيه محاسن . فاما ابو تمام و المتنبي فقد دهما في التخلص كل مذهب » ٣.

وقال ابن الاثر: وحسن الابتداء إن يكون مطلع الكلام من الشعر أو الرسائل دالاً على المعنى القصود من ذلك الكلام ... فان كانت مديحاً صرفاً لا يختص بحادثة من الحوّادث فهو محير بين ان يفتتحها بغزل او لا » .

ومع أن نقاد ألعرب لم يذكروا مبدأ التقوية بصورة صريحة نجد الادب العربي من شعر ونشر يزخر بوجوه القوة والتوكيد. فالفاظ التوكيد وطرقه اكثر من

<sup>(</sup>۱) س ۱۹۳۱ مَن Bes granges, Hist: de la littérature française (٢) المثل السائر ص ٢٢٨

<sup>(</sup>٣) الوساطة ص ٥٤

<sup>(</sup>٤) المثل السائر ص ٢٥٩ \_ ٢٦٠

ان تدخل تحتحصر ومنها ادوات التوكيد كالنون وقد وإنوانما واللام والحروف الزائدة . وهنـــاك ايضاً المفعول المطلق وانواع القصر ووجوه القسم والتعجب واستعال الصور المحسوسة وانواع التشابيه والاستعارات والتضييات التي تزيــــد المعنى قوة او وضوحاً .

#### ٣- مبدأ الفلو

لكنهم اشاروا بصورة صريحة الى مبدأ الغلو او الابتعاد عن الواقع . واشتهر عندهم القول : « في الشعر اكذبه » ، وشاع قول البحتري : « في الشعر يُغني عن صدقه كذبه » . فحدوا في الشعر الغلط اذا وافق مقتضى الحال واستشهدوا بكلام اليونات .

قال قدامة بن جعفر في نقد النشر: « وللشاعران يقتصد في الوصف او التشبيه او المدح او الذم ، وله ان يبالغ ، وله ان يسرف حتى يناسب قوله المحال ويضاهيه . ولا يستحسن السرف والكذب والاحالة في شيء من فنون القول الا في الشعر . وقد ذكر ارسطاطاليس الشعر فوصفه بان الكذب فيه اكثر من الصدق ، وذكر ان ذلك جائز في الصناعة الشعرية » ١ .

وفي « نقد الشعر » (ص٥-٦) « لأن الشاعر ليس يوصف بان يكون صادقاً ، بل انما يراد منه اذا اخذ في معنى من المعاني ، كائنا ما كان ، أن يجيده في وقت ه الحاضر ، لا ان ينسخ ما قاله في وقت آخر . »

وايضاً في ص ١٩ من « نقد الشعر » : « فلنرجع الى ما بدأنا بذكره من الغلو والاقتصاد على الحد الاوسط . فاقول ان الغلو عندى اجود المذهبين وهو ما ذهب البه أهل الفهم بالشعر والشعراء قديماً . وقد بلغني من بعضهم أنه قال أحسن الشعر

<sup>(</sup>١) نقدالنثر ص ٧٩ . قابل هذا بقول ارسطو في كتاب « الفعر » . « لقــد علمنـــا وميروس الكفب بصورة لائقة . ١ذا اعترض احدهم قائلا ان وصف الشاعر لا يطابق الواقع فالجواب انه ليس ضرورياً ان يطابق الواقع بل ان يطابق خيــال الشاعر أو ما يجب ان يكون الموصوف » .

اكذبه . وكذا نرى فلاسفة اليونانيين في الشعر على مذهب لغتهم . »

اما صاحب « العمدة » فيذكر المبالغة كامن مختلف عليه : « والناس محتلفون فيها ، منهم من يؤثرها ويقول بتفضيلها ويراها الغاية القصوى في الجودة . . . ومنهم من يعيبها وينكرها ويراها عبباً وهجنة في الكلام » ١.

لكنه ينتهي الى نبذها: « والمبالغة في صناعة الشعر كالاستراحة من الشاعر إذا

السامعين . وانما يقصدها من ليس بمتمكن من محاسن الكلام » ٢. اما العسكري في « الصناعتين » فينفق مع قدامة بن جعفر على اعتبار معاني

الشعر غير معاني النشر فيجوز فيه ما لا يجوز في غــــــيّره: « لكن للشعر مواضع لا ينجع فيها غيره من الحطب والرسائل وغيرها وان كان اكثره قد بني عـلى الكذب . . لا سيا الشعر الجاهلي الذي هو اقوى الشعر و افحله ، وليس يراد منه

الاحسن اللفظ وجودة المعنى ... وقيل لبعض الفلاسفة : فـــلان يُكذبُ في شعره فقال: يواد من الشاعر حسن الكلام، والصدق بواد من الانساء ٣.

فمبدأ الغلو والكذب ومخالفة الواقع امر مسلم به عند اكثر النقَّاد، ، ومعمول به في الشعر العربي في جميع ادواره . لكن حسن استعاله يتوقف عـــــلى دوق

الشاعر . فان كان غلوه مصطنعاً يقصد من ورائه الاستراحة وإشغال الاسماع حين يعجزُ عن ابراد المعنى الحسن ، كما قال ابن رشيق ، فهو حينذاك غيلو مردود . وقد فرَّق النقاد بين غلو حسن وغلو قبيح . فصاحب « الصناعتين » الذي يستحسن

الغلو كمبدأ ، يستهجنه اذا جاء تافهاً متكلفاً . قال في تحديده: « الغلو تجاوزحد المعني والارتفاع فيه الى غاية لا يكاد يبلغهـا كقوله تعالى : « وبلغت القلوب الحناجر » 

الشاعر الى الحيال ويشوبه بسوء الاستعارة وقبيح العبارة كقول ابي نواس في الخر :

<sup>(</sup>١) العمدة ج ٢ ص ٤٣ .

<sup>(</sup>٢) المصدر البابق ص ٤٤ .

<sup>(</sup>١) الصناعتين ( مطبعة محمد علي بالازهو ، مصر ) من ١٣١

تُوهمتها في عَمَّاسها فكأنما توهمت شيئاً ليس يدرك بالعقل وقول المتنى من الغلو الغث:

فتى الف برز وأيه في زمانه اقل برزي بعضه الرأي أجمع " اوعلى اساس اتخاذ الذوق حكماً ، الكو النقاد التصنع و الافراط و الاستحالة والتناقض و ذموا الغياو المكرو و الثقيل ، فاعلنوا ان الاسهاب في الشكر ثقيل و الافراط في الاستعطاف ابرام ٢ وشغفوا بالقدماء لانهم اطبع من المحدثين و اقل غلواً ، وزعموا ان انصار البدي عنظير مسلم و ابي تمام وغيرهما قد افسدوا الشعر العربي " .

قال صاحب الوساطة: «وكانت العرب الها تفاضل بين الشعراء، في الجودة والحسن، بشرف المعنى وصحته وجزالة اللفظ واستقامته، وتسلم السبق فيه لمن وصف فاصاب، وشبه فقارب، وبده فاغزر، ولمن كثرت سواير امثاله وشوارد ابياته. ولم تكن تعبأ بالتجنيس والمطابقة ولا تحفل بالابداع والاستعارة. وقد كان يقع ذلك خلال قصائدها ويتفق لها في البيت بعد البيت على غير تعمد وقصد. فلما افضى الشعر الى المحدثين ورأوا مواقع تلك الابيات من الغرابة والحسن وتميزها عن اخواتها في الرشاقة واللطف تكلفوا الاحتذاء عليها فسموه البديع. فمن محسن ومسىء ومحود ومذموم ومقتصد ومفرط » أ.

ولم يتساهل النقاد في محالفة الواقع لغير داع بياني او فني ، واستهجنوا فساد المعنى في قول احدهم :

شكوت الى الزمان نحول جسمي فارشدني الى عبد الحميد قال الناقد: « وانما 'يو تشد في نحول الجسم الى الاطباء ، فأما الرؤساء والممدوحون فانما 'يلتمس عندهم صلاح الاحوال » °.

<sup>ُ (</sup>١) الصناعتين ( طبعة الاستانة ١٣٢٠ هـ) ص ٢٨٠ ــ ٢٨٦ .

<sup>(</sup>٢) الصناعتين ( مُطبِعة محمد علي بالازهر ) ص ١٤٩ ــ ١٥٣ .

٣) الموازنة للامدي س ٨ .

<sup>(</sup>٤) الوساطة ص ۴٠

<sup>(</sup>ه) الصدر نفسه س ٦٠ ــ ٦٨

غير ان هؤلاء النقاد لم مفصّلوا مبدأ الفاو و مخالفة الواقع كم فعل ارسطو او غيره من النقاد . ففي كتاب « الشعر » لأرسطو يرد ذكر الغلو والكذب ، والفن

عيره من النقاد . ففي كتاب « الشعر » لارسطو يرد د كر الغلو والكذب ، والفن المثالي « ما يجب ان يكون الشيء الموصوف» ، والحيالي الغريب او الفائق الطبيعة الذي شرط المؤلف وجوده في التراجيديا ورأى فيه اصلاً هاماً من اصول الملحمة.

وليس للمثالي ولا للفائق الطبيعة اي ذكر في نقد العرب.

## ٤ – مبدأ الطرافة والابتكار

نرى نقاد العرب في بعض مباحثهم تقليدين يجعلون التقيد بالعرف والعادة اصلًا من اصول النظم والكتابة. فقدامة ن جعفر بعدد بن عبوب المعاني « مخالفة العرف والاتيان بما ليس في العادة كتشبيه الحيال بالبرق وهو اسود ١». وفي « الموازنة » عابوا على الى تمام استعارة الرقة للحلم في قوله: رقيق حواشي الحلم. قالوا واتما نشبه الحلم بالجبال ٢.

لكن الابحاث الضافية التي وضعوها في السرقات الشعرية تدل على تقديرهم لميزة الا<u>بتكار في الشاعر وتحسدهم للمعني الذي « لم 'يسبق اليه</u> » .

وفي مباحث السرقات الشعرية بالغوا في العنت والتمحيص وافرطوا في المحاسبة والتشديد حتى ادا وجدوا اقل صلة بين بيت شاعر وبهم آخر لسلفه انهموا الاول بالسرقة وامعنوا في انتقاصه. فخبطوا في اقوالهم خبط عشواء وجنى عليهم

شغفهم بالتجريع .
على أن منهم من ميزوا بين سرقة واخرى . قال ابن الاثير في من اخذ معنى قديمًا وصاغه في قالب جديد افضل من سابقه : « وهذا هو : الحيود الذي نخرج به حسنه من باب السرقة » ٣ . كذلك من اخذ معنى فحو ره او بدل فيه او عكسه او زاد عليه معنى آخر « فذلك حسن يكاد يخرجه عن حد السرقة . » أ

<sup>(</sup>۲) نقد الشعر ص ۷٤.

<sup>(</sup>٢) الموازنة س ٨٥ .

<sup>(</sup>٣) الثل السائر س ٤٨٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه س ٤٧٨ .

لكن مجثهم في السرقات أقتصر على متاقشة المعنى المفرد في البيت الواحد، أجديد هذا المعنى ام قديم، أمسروق ام مبتكر? ولم يشيروا الى امكان التجديد في النوع ولا فطنوا لاهمية الابتكار في الاسلوب، بل ظل الشعر العربي هو هو طوال العصور – في نوعه وفي اسلوبه وفي اكثر مواضيعه، الا في وجوه قليلة لا محسب لها حساب.

#### ٥ – مبدأ الغموصه بر

جاء في « المثل السائر » لابن الاثير كلام منسوب الى الصابىء في الفروق بين الشعر والنثر ، قال : « الترسل هو ما وضع معناه و اعطاك سماعه في اول وهلة ما تضمنته الفاظه . و افخر الشعر ما غمض فلم يعطك غرضه الا بعد ماطلة منه . . . لان الشعر بني على حدود مقررة و فصلت ابياته فكان كل بيت منها قامًا بذاته وغير عتاج الى غيره ، الا ما جاء على وجه التضمين وهو عيب. فلما كان النفس لا يمتد في البيت الواحد باكثر من مقدار عروضه وضربه ، وكلاهما قليل ، احتيج الى ان يكون الفصل في المعنى ، فاعتمد ان يلطف ويدق . والترسل مبني على محالفة هذه الطريق ، اذ كان كلاماً واحداً لا يتجزأ ولا يتفصل الا فصولاً طوالاً . . . فجميع ما نيمت في الشعر وهو فضيلة في الترسل » ٢ .

يرى الصابىء اذن ان الشعر مجكم اسلوبه عبل الى الايجاز والغموض لتقيده بالوزن والتجزؤ والتقطع الى ابيات لكل منها معنى قائم بنفسه .

ونحن لو قابلنا الشعر العربي بالشعر الافرنجي لوجدنا الثاني اقل تقيداً بالتجزئة والتقطيع لانه لا يعبأ « بالمعنى التام في كل بيت » فهو لهذا اقل حاجة الى الايجاز والغموض اذا كان التقطيع سببها الرئيسي .

<sup>(</sup>۱) ومثل هذا قول آلان وغيره مـــــــن المجدثين د ان الشعر نقيض النثر » راجع فصلَ الشعر .

 <sup>(</sup>٢) « المثل السائر » ص ٣٢٢ ـ ٣٢٢ ومعنى « التضمين » ؛ الذي يعد عبياً في المعر ؛
 هو اقتباس بيت او بعض بيت لشاعر آخر وادماجه في قصيدة جديدة .

اما الجرجاني فيرى في الغموض حسناً لذاته لانه « من المركوز في الطبع ان الشيء اذا نيل بعد الطلب له ومعاناة الحنين نحوه ، كان نيله احلى وبالميزة اولى ، فكان موقعه من النفس اجُلّ والطف » ١ .

لكنه لا يُستحسن التعمية أو الافراط في التعقيد: « فان قلت ، فيحب على هـــذا أن يكون التعقيد والتعمية وتعمد ما يحسب المعنى غموضاً ، مشر فا له وزائداً في فضله ، وهذا خلاف ما عليه الناس ، ألا تراهم قالوا: أن خير الكلام ما كان معناه الى قلبك اسبق من لفظه الى سمعك ? ، فالجواب إني لم أرد هذا الحد من الفكر والتعب ، أما اردت القدر الذي يُجتاج اليه في نحو قوله: فأن المسك بعض من الفكر والتعب ، أما اردت القدر الذي يُجتاج اليه في نحو قوله: فأن المسك

ر ومثل ذلك رأي العسكري في الصناعتين فهو يستحسن الغموض والصعوبة الا في <u>حالة الافر</u>اط . « وما كان لفظه سهلًا ومعناه مكشوفاً بيّـناً فهو من جمـــلة الرديء المردود » " .

نستطيع القول ان الغيوض بفروعه التي سنوردها كان معروفاً عند العرب وعند نقّادهم . فالمجاز عندهم اقوى من الحقيقة لانه اشد خفاء « ومن سأن الاستعارة انه كاما ازداد التشبيه فيها خفاء زادت الاستعارة حُسناً » أ وانواع الغيوض عندهم : الاسارة والاعاء والتعريض والتاميح ، والايجاز بنوعيه : حذف وقصر ، والتورية والكناية والالغاز والرموز .

« و الاشارة من غوائب الشعر و مُلْمَحه و بلاغة "عجيبة تدل على بُعد المرمى و فرط المقدرة، وليس يأتي بها الا الشاعر المبرز و الحاذق الماهر، وهي في كل نوع من الكلام لمحة دالة و اختصار و تلويح يُعرف مجملًا . ومعناه بعيد من ظاهر لفظه .

# حعلنا السف بين الحدة منه وبين سواد لمَّته عدارا

- (١) اسرار البلاغة ص ١١٨ ١١٩ .
  - (۴) المصدر نقسه ص ۱۹۸ ـ ۱۹۹ ـ
- (٣) الصناعتين ص ٤٧ من طبعة الاستانة .
  - (٤) الجرجاني ، دلائل الأعجاز ص ٣١٧

فاشار الى هيئة الضربة التي اصابه بها دون ذكرها . « وقد استعملوا التدريض

للتعظم او للتخفيف او للاستحياء او البقيا او للانصاف او الاحتراس.

قال الشاعر محتوساً : أما أثلاث القراء من بط

ولقد طربوا في الشعر للوحي والرمز ورأوا فيه غاية اللطافة وألحسن : قال ابن

الاثير ينقد الابيات المشهورة :

ولما قضينًا أمن منى كل حاجـة, ومسح بالاطراف من هو ماسح الخ...

« وفي قوله اخذنا بأطراف الاحاديث بيننا، فأن في ذلك وحياً خفياً ورمزاً حلواً الا ترى أنه قد يريد باطرافها ما يتعاطأه المحبون ويتفاوضه دوو الصباية من التعريض والتلويح والايماء دون التصريح ، وذلك احلى واطيب واغزل وانسب من ان الكرن كشفاً ومصارحة وجهراً . » ٣

وفي نقده هذا ما يشبه الاساليب العصرية .

على أنه لا بد من التفريق بين التلويح والتعريض و الايجاز وما اشبهها من وجواه الغموض عند نقاد العرب ، وهذا الغموض الذي يميل السه اصحاب نظرية الشعر الصافى ونحوهم.

أفالشعر عند هؤلاة همسات الوحي ووثبات الالهام . والغموض فيه يجيء عفواً محكم الميل والثقافة الفنية ، بينما الغموض الذي عنام نقا<u>د العرب متعمد مقصود</u> لغاية الاخفاء او الاحتراس او اثارة تفكير السامع او ادهاشه او اعجابه واطرابه او امتحان ذكائب بناء على اعتقادهم « ان اللبيب من الاشارة يفهم ».

م (١) الممندة ج ١ ص ٢٠٦ .

<sup>(</sup>۲) نقد النثر لقدامة بن جعفر س ٥٠ ــ ٢ ه

<sup>(</sup>٣) المثل السائر ص ١٣٨ .

<sup>(</sup>٤) لعلنا تُجِد امثلة على هذا الفموض الملهم في بعض الأدب الديني . مثلًا في بعض السور المكية (٤) القرآن .

والغموض عند نقاد العرب المجاز وحذف وتلميح وكلام قليل في معنى كثير، وهو في الغالب يؤدي معنى محدوداً محصوراً يستخرج بعد عناء لكنه قلما يفتح مجالا واسعاً للتأويل والحيال . بينا الغموض عند شعراء الرمز لا يسهل وضعه ضمن حدود ولا تقع فيه المعاني والحيالات تحت حصر بل انه كلام مَرن شديد الايحاء كالموسيقى يجتمل شتى التأويلات ويثير شتى الاحساسات وفقاً لمزاج سامعه ومتذوقه ومقدرته على الفهم والتخيل .

والغموض عند شعراء العرب يقع في بيت او بيتين او في بعض اجزاء القصدة نظراً لتقطع ابياتها او ضغف التجامها . بينا الغموض عند شعراء الغموض المتزم في جميع الاجزاء . فلو قرأت الغامض من شعر بول فاليري او مالرمي لرأيت في القصدة غموضاً متاسكاً او وحدة غامضة من اول القصدة الى آخرها . وقد تقرآ في النهم قصدة او قصة او مسرحية واضحة المعنى في الظاهر فتظن انك فهمتها . لكن وراء المعنى الذي فهمته معنى او معاني اعمق بما تظن و فكرة مسطرة خفية لا تجدها الا بعد اجهاد الفكر، وقد لا تجدها ما لم يوشدك اليها من كان ارسخ منك قدماً في تذوق الفن . ومساعليك الا ان تقرأ في ذلك بعض قصائد فاليوي ومسرحيات جان جيرودو ومترلنك وسارير . وغيرها من المؤلفات الموضوعة لاثارة ومسرحيات الله الله المن كان الهندي ومسرحيات المنافرة ومترلنك وسارير . وغيرها من المؤلفات الموضوعة لاثارة .

و مع هذا ، لا يسعنا الا القول أن نقا<u>د العرب استخسنوا الغموض كمبدأ عام</u> من مبادىء الجال، وطربوا له بقطع النظر عن غايته، ورأوا الشعر أميل من النثر الى الغموض ولم يختلفوا عن نقدة الفرنج في المبدأ و إن خالفوهم في التفاصيل.

لمِما الشَّعر العربي نفسه ، اذا أعوزه ايجاء الغموض على طريقة الومزين، فما أعوزه الايجاء من نواح آخرى : الموسيقى والتصوير وجو الالفاظ والاوزان .

## 7 سر الموسيقى الفظية

ادرك نقاد العرب علاقة الشعر بالموسيقى من غير ان يُشرحوا هذه العلاقة . وقديماً كان الشعر عند العربانشاداً يقرنونه بالغناء وظلوا ينشدونه حتى في عصورهم المتأخرة. وقد جعلوا للسلاسة والانسجام المحل الاول في كتب النقد فسموا ذلك «حلاوة النغمة » ا وسموه فصاحة : فصاحة المفرد اي ان يكون اللفظ سمحاً سهل مخارج الحروف ، وفصاحة المركب أي انسجام الالفاظ مجتمعة وائتلافها وعدم تناف ها .

وقد شغف العرب بموسيقى اللفظ وازدانت بها لغتهم منذ نشأتها ، نظها ونثراً . وما التنوين والاعراب سوى بعض آلات الموسيقى اللفظية ، وما التسجيع والتوازن والازدواج ، وانواع البديع اللفظي ، وقوانين الاعلال والادغام ، وعدم جواز الابتداء بالساكن – ما هذه كامها سوى مظاهر اخرى لاهتامهم للفرط بجمال الرنة وحسن الايقاع .

ونحن لو قابلنا الشعر العربي باسره من ألجاه في حتى الحديث والنثر العربي ايضا – بغيرهما من شعر ونشر في لغات آخرى لم نجد ما يفوقهها في الموسيقى وحلاوة الحرس وليس كادباء العرب من آدركوا بالبدية كيف تحصل الموسيقى اللفظية متالف الحروف وتنويع الاصوات والحركات والالف اظروف الخم والكسر لما في الحركات الطويلة والقصيرة ، وتزيد مواضع الفتح على مواضع الضم والكسر لما في الفتح من خفة ولين ، ولهذا كانت الاولى اكثر عدداً من الثانية في الصرف وفي النحو، وحميم العبارة بلفظة جزلة طويلة المقاطع بدلاً من لفظة ضعيفة قصيرة المقاطع . مثلاً « أنا لله واجعون » أكثر موسيقية من « إنا لله وانا راجعون اليه » . ومثلها : « فهو برد وسلام » أفضل من « فهو سلام وبرد » .

وقد عرف نقاد العرب ما بين اللفظ والمعنى من صلات خفية وما يستطيعه النغم والصوت من دلالة على المعنى فشرطوا في الشعر ائتلاف اللفظ مع المعنى،اي اللفظ الرقيق الرقيق، واللفظ الجزل للمعنى القوي الرصين . وكذلك ارادوا ائتلاف اللفظ مع الوزت والمعنى مع الوزن والقافية . ٢

واللهـــة العربية نفسها غنية بالألفاظ التي تنم فيها الأصوات عن المعاني كما في

<sup>(</sup>١) نقد النثر س ١٠٠

<sup>(</sup>٣) نقد الشعر ص ٧

الموسيقى. فحرف الحاء مثلا يقترن معناه \_ كما يقترن لفظه ودلالته الصوتية \_ بمعاني الراحة والكشف والانبساط. مثل راحة وباح وأباح وانداح وازاح ولاح وارتاح وبطاح وبطحباء وفيحاء وانبطح وساج وفاج الخ. وحرف الميم الشفوي يقترن بمعاني الشم واللثم وما له علاقة بالفيم والشفتين مثل لثم ، بكر ، لكم ، هم ، هم ، تم الشم ، واللثم وحرف الشين تم ، خمعم ، نم النح . وحرف الشين تمترن بمعان صوتية تشبه الحشخشة او صوت الشين مثل رش ، هشم ، حشيم ، حشيم ، في كشكش ، فشم ، وشم ، كش ، قش ، كشكش ، فشم ، كش ، قش ، كشكش ، فشم ، كش ، قش ، كشكش ، فشم ، كش ، قش ، كشكش ، في كش ، في كشكش ، في كشكس ،

لهذا رأينا الشعر العربي الحديث يلين يسهولة عجيبة للرمزية والانطباعية وكلتاهما تعتمد الايحاء الموسيقي التصويري. وليس منا من لا يشعر بهذا التطور السريع الذي تحدثه المذاهب الغربية في شعرنا العصري.

مع هـذا يتول الناقـد لويس هورتيك في كتابه « الفن والادب » ص ٢٦ ان انحاء المعنى بواسطة الصوت او الائتلاف بـين صوت اللفظة ومعناهـا لا يُعدَّ من الادب الرفيع ١ . لانه من نوع التقليد الصوتي عند الانسان الفطري الذي استخدم المشابهات الصوتية او الصورية فبل ان يخترع الالفاظ.

## ٧ ـ الشعر والاخلاق : خطرية الفه للفه

هناك ظاهرة يلاحظها كل من توفر على درس التاريخ، وهي أن الدين وما يشتق منه من قوانين اخلافية محاول بين الفينة والفينة أن يسط نفوذه على مرافق الحياة والسيطرة على حميع أوضاعها . وهذه السيطرة تعود الى عهود كان فيها الكاهن أو الذي أو الحكيم هو الآمر الناهي في أدوار فطرة الشعب ، يسن لهم الشرائع ويكبح جماحهم بقوانين يدعوها سماوية أو ملهمة ، ويتناول فيها جميع نواحي حياتهم من سياسية و أجماعية و ثقافية و ديمنية و غيرها .

في ملاحهد الهليني عهد اقتران الفلسفة اليونانية باديان الشرق وعلومه اتحدت تعاليم المسيحية المثالية مع الفلسفة الافلاطونية المثالية لبسط نفودها على الفن وتقييده مخدمة

Hourticq Louis, L'art et la littérature p. 21 (Flammarion)(1)

الصلاح. وشاعت هذه النظرية \_ نظرية تقييد الفن مجدمة الدين والفضلة \_ في القرون الوسطى التي سادت فيها الكنيسة المسيحية في اوروبا وساد معها الفن الديني. وفي عصر النهضة او الونيسانس احتفظ الفن الديني بسيادته ، وغم محاولات موفقة قام بها الفنانون للتخلص من تأثير الدين. كذلك في العهد الكلاسيكي نوى الكتاب والشعراء يخضعون لتحرج الدين والفلسفة الاخلاقية. ولم يسلم ادباء الرو منطبقية من هذا السلطان القوي ، حتى كائت ثورة الفنانين الغربيين في القرن التاسع عشر و اعلانهم تظرية « الفن للفن » .

ولم يكن شيء من هذا عند العرب في العصر الجاهلي. فالشعر عندهم ظل حراً طلبقاً من قبود الدين و الاخلاق. كان فناً للفن و ادباً مكشوفاً صريحاً لم يتورع اصحابه عن وصف مبادلهم ومعامراتهم اللاهية أو الماجنة ، كما فعل الشنفرى و امرؤ القيس وطرفة ، بصورة طبيعية صادقة تتسع احياناً للاخراج الفني و احياناً تضيق عنه . ثم جاء العصر الاسلامي ، وحاول الدين للمرة الاولى أن يبسط سلطانه على الشعر العربي . لكن نجاحه كان ضيلًا أذ بقيت في العرب روح الجاهلية وظلل الشعراء يتمتعون بحربة و اسعة في القول ، سواء ذلك في صدر الاسلام أم في العصور العساسة .

امعن الهجاؤون في العصر الاموي في الفحش والاقداع حين سردوا مثالب خصومهم . واسترسل عمر بن ابي ربيعة في بسط مغامراته الغرامية ، وبالغ بشار وابو نواس في وصف التعهر والمجون، وكان شعرهم صادق التمثيل لبيئاتهم وشخصاتهم أن ولا ينكر ان جميع هؤلاء الشعراء \_ او بعضهم على الاقل \_ وجسدوا من علماء الدين ومن الفقهاء والحلفاء من حاول تقييد ألسنتهم ، لكنها ظلت محاولات ضعفة قليلة الاثر ، لان الادب العربي تمتع طيلة عصوره بقدار وافر من التساهل وحرية الفكر .

وهذا الامرعينه نراه في كتب النقد. فبينها نامح هناك اثر احتجاج المتحرجين والعاماء على شعر ينافي الدين او الآداب العامة ، نرى النقاد يتفقون على فصل الشعر عن الدين والاخلاق، والمناداة تجرية الشاعر، وذلك قبــل ان نادى بها النقــــاد

الاوروبيون بثانية قرون .

قال قدامة بن جعفر في الصفحة الخامسة من نقد « من الشعر » :

« ليس فحاهة العني في نفسه بما يزيل جودة الشعر فيه ، كما لا يعيب جودة النجارة في الحشب مثلاً رداءته لذاته . » وفي الصفحة الرابعة من الفصل الاول:

« وعلى الشاعر إذا شرع في اي معنى كان من الرفعة والضعة ، والرفث والنزاهة ، والبذخ والنزاهة ، والبذخ والبذخ والبذخ والذميمة ، أن يتوخى البلوغ من المعاني الحميدة والذميمة ، أن يتوخى البلوغ من المعادية . »

وقا<u>ل صاحب الوساطة : « والعجب بمن يتنقص ابا الطيب ويغض من شعرهً </u> لأبيات وحدها تدل على ضعف العقيدة وقساد المذهب في الديانة كقوله :

يترشفن مِنْ فمي رشفات هن فيه احلي من التوحيد

خاوكانت الديانة عاراً على الشعر وكان سوء الاعتقاد سببا لتاخر الشاعر لوجب ان يمحى اسم لبي نواس من الدواوين ومجدف ذكره اذا عدت الطبقات ، ولكان اولاهم بذلك اهل الجاهلية ومن تشهد الامة عليهم بالكفر ... ولكن الامراب متباينان والدين بميزل عن الشعر . » \

ومثل ذلك قول العسكري في « الصناعتين » : « وان كان اكثر ه (اي الشعر ) قد 'بني على الكذب والاستحالة من الصفات الممتنعة والنعوت الحارجة من العادات والالفاظ الكاذبة من قذف المحصنات وشهادة الزور وقول البهتان ، لاسيا الشعر الجاهلي الذي هو اقوى الشعر وافحله ، وليس يراد منه الاحسن اللفظ وجودة المعنى . وقيل لبعض الفلاسفة : فلان يكذب في شعره فقال : يراد من الشاعر حسن الكلام ، والصدق براد من الانساء . » ٢

٨ – الشعر والعلم

وكما فصل العرب الشعر عن الدين والاخــــلاق فصاوه ايضًا عن العلم والحكمة

<sup>(</sup>١) لا الوساطة » ص ٧٥ \_ ٨٥

١٣١ ه الصناعتين ۽ س ١٣١

والفلسفة وادركوا بالبديه أن الفن لم يوجد للوعظ ولا للتعليم بصورة مباشرة، وأنه على الألهام بينا العلم والفلسفة عمل الروية وطول التدارس. قال أن رشيق في العمدة : «والفلسفة وجر" الاخيار باب آخر غيرالشعر فأن وقع فيهشي منها فبقدر، ولا يجب أن يجعلا نصب العين فيكونا متكا واستراحة، وأغا الشعر ما أطرب النفوس وهو الاسماع وحرك الطباع!» .

هذا هو الشعر عندهم: ما هز النفوس وحركها واطربها ، وقديماً قالوا إن من البيان لسحراً وقرنوا الشعر بالسحر والكهانة والجنون فدعوا النبي ساحراً وكاهنا ومجنونا لانه كان ينطق بميا يشبه الشعر (سورة الطور ١٥و٣٩و٠٠) والفن عند السيكولوجيين الحديثين (فرويد، ويناخ) يمثل تطور السحر والرقية اللذين تميزت بها عصور الفطرة، فكلا الفن والسخر قائم على الاعتقاد بقوة الفكر او قوة الكلام وكلاهما استعاضة عن الحقيقة بالحيال . فالساحر استعمل الرقية وغرائب الاقوال والصاوات للوصول الى عباته اعتقاداً منه بان الكلام والاشارات تقوم مقام العمل. والفن هو صورة متطورة للسحر ، وباب جديد لتنفيذ الرغبات بصورة رمزية واستعاضة عن الحقيقة بالكلام اي بالخيال ٢٠

يقول صاحب ابي بحام في « الموازنة » : «فقد افروتم لابي عام بالعلم والشعر والرواية ، ولا محالة ان العلم في شعره اظهر منه في شعر البحتوي ، والشاعر العالم افضل من الشاعر غير العالم . قال صاحب البحتوي : فقد كان الحليل بن احمد عالما شاعراً وكان الاصمعي شاعراً عالماً ، وكان الكسائي كذلك وكان خلف بن حيان الاحمر اشعر العلماء ، وما بلغ بهم العلم طبقة من كان في زمانهم من الشعراء غير العلماء ، فقد كان التجويد في الشعر ليس علته العلم ، ولو كانت علته العلم لكان من العلماء أشعر بمن ليس بعالم . فقد سقط فضل ابي تمام من هذا الوجه على يتعاطاه من العلماء أشعر بمن ليس بعالم . فقد سقط فضل ابي تمام من هذا الوجه على البحتري وصاد (هذا ) افضل واولى بالسبق اذ كان معلوماً شائعاً أن شعر العلماء

<sup>(</sup>١) العمدة ج ١ عس ٨٣

Baudouin, Psychanalyse de l'art ... • - 2 4 (٢)

دون شعر الشعراء . » ا

وفي ص ٧٧: «فانشت دعوناك حكما او سميناك فيلسوفاولكن لانسميك شاعراً ٢ »وعلى هذا قالوا: «ابو تمام والمتنبي حكيان والشاعر البحتري» لانهم انكروا في الاولين شغفها بالحكم والمواعظ وافراط الصنعة وفضاوا اعتدال البحتري واعتاده السحية دون الفلسفة .

على ان العرب لم ينكروا الحكمة في الشعر « إن وقع منها فيه شيء بقدر » كم قال ابن رشيق . لكنهم انكروا قياس الشعر بما يتضمنه من حكمة او فلسفة كما فعل اصحاب ابي تمام، ولاحظوا ان من غلبت عليهم الفلسفة والعلم والرواية كالحليل ان احمد والاصمعي والكسائي قصروا في الشعر تقصيراً واضحاً لان العلم قد يغذي الموهبة الشعرية لكنه لا مجلقها ولا يفرض ذاته عليها .

والحلاصة إنهم ارادوا الشعر حراً طليقاً من تعنت العلماء وتحرج الفقهاء .وشعروا بالفرق بين العلم والفن في المذهب والاسلوب . وكأن «آلان » نطق بلسانهم حين الشعر الشعر التعليمي وعد المثل الشعرى من فنون النشر » .

#### وتدمواضيع الشعروالفاظ

وقد ميزوا بين الشعر والنثر – لا من ناحية التأثير والغاية فحسب – بل ايضاً من ناحيتي الموضوع والالفاظ. ففي كلام الصابىء: « إن الفرق بين المترسلين والشعراء أن الشعراء أما أغراضهم الني يرتمون اليها وصف الديار والآثار والحنبن الى الاهواء والاوطار والتشبيب بالنساء والطلب والاجتداء والمديح والهجاء. واما المترسلون فاما يترسلون في أمر سداد ثغر واصلاح فساد أو تحريض على جهاد أو احتجاج على فئة أو مجادلة اسئلة أو دعاء ألى ألفة أو نهي عن فرقة أو تهنئة بعطية أو تعزية يرزية أو ما شاكل ذلك. » عمل عن فرقة أو ما شاكل ذلك. » عمل تعزية يوزية أو ما شاكل ذلك. » عمل المناه المنا

<sup>(</sup>١) الموازنة ص ١١

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص ٧٢

Alain, Système des Beaux Arts, ch. La Fable (\*)

<sup>(</sup>٤) المثل السائر ص ٣٢٢\_٣٢٤

« ومن مواضيع الشعر ما تختص به وتقتص عليه ولا 'نستحسن في غيره كالفخر ومديح النفس والنسيب . » ا

وهذا يشبه قول «آلان»: إن البطولة نفية كل شعر. كانت الحرب أول مواضيعه ، ثم كان شعر الرثاء وشعر التأمل والحكمة. ومن مواضيعه الثابتة: العمر والمرم والتغير والفناء والكون والتذكر والحراب والموت وامثالها من المواضيع الحلمة. » ٢

وقد تفوعت مواضيع الشعر واتسعت على توالي العصور، لكن الانواع الثابتة التي يشير اليها «آلان» ظلت الاكثر شيوعاً وقد طرقها جميعاً شعراء العرب. فعندهم الحاسة ووصف الحروب والرثاء والشكوى والتأمل وبكاء الشباب ورثاء الديار وذكر الأجمة ، فضلًا عن سائر مواضيع الشعر الغنائي الذي ذهبوا فيه كل مذهب

وعرف العرب ايضاً ان الفاظ الشعر غير الفاظ النثر. فمن صفات الالفاظ الشعرية « ان لا تكون مبتدلة بين العامة ». ومن الالقاظ ما يُستحسن استعالما في الشعر دون النثر. وفي هذا يقول ابن الاثير: « ان من الالفاظ ما يعاب استعاله نثراً ولا يعاب نظماً . . وقد ورد في شعر ابي الطيب:

ومهمه حُبْتُ على قدمي ، تعجز عنه العرامس الذكلُ ا

فلفظتا المهمة والعرامس لإ يُعلب استعالها في الشعر، ولو استعملا في كتاب او خطبة كان استعملها معيباً . » "

# 🗡 ۱ – المعنى والمبنى

لم يقصد العرب بالمعنى حكمة أو عبرة أو فكرة جديدة وأنما قصدوا به كل ما تدل عليه الالفاظ مفردة أو مجتمعة ، سواء أكان ذلك صورة أم فكرة أم عاطفة،

<sup>(</sup>١) الصناعتين ص ١٣٣

<sup>(</sup>۲) فصل الملاحم « Poésie Epique » و Alain, Système des Beaux Arts (۲) المكل السائر ص ۲۲۴ ـ ۲۲۴ . ۲۲۴ . ۲۲۴ . ۲۲۴ .

خُيالًا أم حقيقة ، تقليداً أم ابتكاراً .

وهم في بحثهم لموضوع « المعنى و المبنى » اقاموا حداً فاصلًا بين هذين الركنين ولم يجمعوا بينها ولا اعتبوهما مند بجين غير منفصلين . وكما اختلف غيرهم من النقاد وتوددوا في تفضل احدها على الآخر هكذا تضاربت آراء نقاد العرب في هذا الموضوع العويص . لكن اكثرهم فضل الفظ على المعنى . وارادوا باللفظ حُسن الفردات وايضاً حسن رصفها وتركيبها. قال العسكري في « الصناعتين » : «وليس الشأن في ايواد المعاني لأن المعاني يعرفها العربي والعجمي والقروى والبدوي، واغاهم في جودة اللفظ وصفائه وحسنه وبهائه ونزاهته ونقائه وكثرة طلاوت ومائه مع صحة السبك والثركيب والحلو من اود النظم والثاليف . وليس يُطلب من المعنى مع صحة السبك والركيب والحلو من اود النظم والثاليف . وليس يُطلب من المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى تقدمت . » المناهم الله المناهم المناهم المناهم المناهم التون على ما وصفناه من المناهم الته الته التهديد التهديد

ويعزز الكاتب قوله بالبوهان التالي: « ان الكلام اذا كان لفظه حلواً عذباً وسلساً سهلا ومعناه وسطاً دخل في جملة الجبد وجرى مجرى الرائع النادر كقول الشاعرا:

و لما قضينا من مني كل حاجة \_ الخ..

ولدس تحت هذه الالفاظ كبير معنى وهي رائعة معجبة ... » <u>لكن ان الاثير</u> يعار<u>ضه في الحركم على الابيات ويصيب</u> في قوله انها تستمد اكثر حسنها من المعنى <sup>\*</sup> اي من طرافة التعبير والتصوير وقوة الايجاء.ومثله الجرجاني في اسرار البلاغة . <sup>\*</sup>

ويزيد صاحب « الصناعتين »: « التوكيد بكيفية نظم الكلام لا بكثرةاللفظ» ؛ فهو يؤكد لنا انه يقصد القالب لا مجرد اللفظ .

ويشبه قول العسكري في الصناعتين قول ابن رشيق في العمدة : « للناس فيما

<sup>(</sup>۱) الصناعتين س ٥٥ ــ ٦ ه... (۲) المثل السائر ص ١٣٨.

<sup>(</sup>٣) اسرار البلاغة مِن ١٦ ــ ١٧ .

<sup>(</sup>٤) الصناعتين س ١٤٩ .

بعد آراء ومداهب ، منهم من يؤثر الفظ على المعنى فيجعله غايت و وكده ، وهم فرق : قوم يذهبون الى فخامة الكلام وجزالته على مذهب العرب من غيرتصنع . ومنهم من ذهب الى سهولة اللفظ فعثني بها واغتفر له فيها الركاكة واللين المفرط . ومنهم من يؤثر المعنى على اللفظ فيطلب صحته . . وأكثر الناس على تفضيل القظ على المعنى . سمعت بعض الحذاق يقول : قال العلماء « اللفظ اغلى من المعنى ثمناً واعظم قيمة واعز مطلباً ، فان المعاني موجودة في طباع الناس يستوي الجاهل فيها والحاذق ، ولكن العمل على جودة الالفاظ وحسن السبك وصحة التأليف » ١ .

اما ابن الاثير فيشارك زميله الحرجاني في تقديم المعنى على اللفظ: «إعلم ان العرب كما كانت تعتني بالالفاظ فتصلحها وتهذيها فان المعانى اقوى عندها واكرم عليها وأشرف قدراً في نفوسها . . . فاذا رأيت العرب قد اصلحوا الفاظهم وحسنوها ورققوا حواشيها وصقلوا اطرافها فلا تظن ان العناية اذ ذاك انما هي بالفاظ فقط ، بل هي خدمة منهم المعاني » ٢ .

ونرى عبد القاهر الجرجاني في « دلائل الاعجاز » يعقد الفصول الطوال ليشرح لنا نظريته في الفصاحة والبلاغة وركرر عرضها وشرحها بصورة تبعث الملل في نفس القادي. و مجمل نظريته « ان البلاغة في معاني الكلم دون الفاظها و ان نظمها. هو توخي معاني النحو فيها » ويعني بالفصاحة والبلاغة اجادة القول وحسن البيان . اما ما يذهب اليه من الاسهاب والتطويل والتكرار والترجيع فذلك « احتجاجاً منه على بطلان مذهب اللفظ » وتفنيداً لافوال خصومه في الموضوع ورداً على من قال بتقديم اللفظ على المعنى نظير العسكري و ابن رشيق . وهنا بعض آرائه وبراهينه في الموضوع :

« وجملة الامر انه كما لا تكون الفضة أو الذهب خاتماً أو سواراً أو غيرهما من اصناف الحلى بانفسها ولكن بما يحدث فيها من الصورة ، كذلك لا تكون الكلم المفردة التي هي اسماء و افعال وحروف كلاما وشعراً من غير أن يجدث فيها النظم

<sup>(</sup>١) العمدة ج ١ ص ٨٠ - ٨٢.

<sup>(</sup>٢) المثل السائر بن ٢٧٠)

الذي حقيقته توخي معاني النحو واحكامه » \ « وما رأينا عاقلا جعل القرآن فصيحاً أو بليغا بان لا يكون في حروفه ما يثقل على اللسان . لانه لو كان يصح ذلك لكان يجب ان يكون السوقي الساقط من الكلام والسفساف الرديء من الشعر فصيحا أذا خفت حروفه » ٢ « و يكفي في الدلالة على سقوطه وقلة تمييز القائل به ( اي عذهب القائلين أن الفصاحة هي خفة اللفظ وسهولته) أنه يتتضي اسقاط الكناية والاستعارة والتيثيل جملة واطراح جميعها وأساً مع أنها الاقطاب التي تدور البلاغة عليها وألاعضاد التي تدور البلاغة عليها وألاعضاد التي تستند الفصاحة اليها » ٣.

وايضا: « إنا لا نوجب الفصاحة للشفظة ، مقطوعة مرفوعة من الكلام الذي هي فيه ، ولكننا نوجبها لها موصولة بغيرها ومعلقاً معناها بمعنى ما يليها. فاذا قلنا في لفظة « اشتعل » من قوله تعالى « واشتعل الراس شيباً » إنها في اعلى المرتبة من الفصاحة ، لم توجب تلك الفصاحة لها وحدها ولكن موصولاً بها الرأس معرفاً بالالف واللام ومقرون البها الشبب منكراً منصوباً . » أ .

ويضرب لنا مثلا آخر: « خد الآية ، « يحسبون كل صيحة عليهم ، هم العدو » فاحذرهم! » لو انك علقت « على » بظاهر و ادخلت على الجملة التي هي « هم العدو » حرف عطف و اسقطت الالف و اللام من العسدد فقلت « يحسبون كل صيحة و اقعة عليهم و هم عدو » لرأيت الفصاحة قد ذهبت عنها باسرها . » ° .

« ومثل ذلك قول بشار: « كأن مثار النقع فوق رؤوسنا الخ » اذا تأملته وجدته كالحلقة المفرغة التي لا تقبل التقسيم ورأيته قد صنع في الكلم التي فيه ما يصنعه الصانع حين يأخذ كسراً من الذهب فيذيبها ثم يصبها في قالب ويخرجها لك سواراً أو خلخالاً . وان انت حاولت قطع بعض الفاظ البيت عن بعض، كنت

<sup>(</sup>١) دلائل الاعجاز س ٢٤١ ـــ ٢٤٢

<sup>(</sup>٤) المصدر تفسه ص ۲۸۱

م/المد عدد عدد

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه ص ٢٨٢..

كمن يكسر الحلقة ويفصم السوار » ١ .

ماذا نستنج من اقوال عبد القاهر الحرجاني ? اتراه مجمل الاهمة للمعانى في فن البلاغة ؟ نعم ، حيث يقول انه: « لو كانت البلاغة في الفظ لوجب اسقاط الكناية والاستعارة والتبيل والايجاز جملة عن الكلام » ( ص ٢٦٢ من دلائل الاعجاز ) لكنه في بقية كلامه يبتعد عن هذا الرأي - رأي تقديم المعنى - ويجعل مدار الفصاحة والبلاغة على نظم الكلام وتركيبه وصبه في قالب خاص كما يصب الصائغ ذهبا أو فضة بحيث « لو حاولت قطع بعض الفاط المبيت عن بعض كنت كمن ذهبا أو فضة بحيث « لو حاولت قطع بعض الفاط المبيت عن بعض كنت كمن عمد الحلقة ويفصم السوار » ( ص ٢٨٩ وقد ذكر ) . فليست الفصاحة والبلاغة عنده اذاً في المعنى ولا في اللفظ المفرد بل في هيئة تركيبه وحسن سبكه وارتباط اجزائه بقواعد الإعراب من تحريك وتنوين يعطيانه شكلا خاصاً .

وهو اذاً لا يختلف في رأيه عن العسكري وان رشق حان قالا: ان الشأن في صحة السك والتركب والحلو" من اود النظم والتأليف. لكنه لا يكتفي بذلك ولا يرى صحة التركيب وسلامته امراً كافياً بل هو يريد التركيب في شكل خاص يروق السامع ويثير استحسانه . وما هو هـ ذا التركيب الحاص ? هو القالب التي يمتاز بالاخراج الفني ، بالفصاحة والبلاغة الملهمة التي لا تصدر عن سهولة اللفظ ولا عن صحة التركيب فقط ، بل عن سلامة الذوق في جمع الالفاظ . وما الامثلة التي يضربها سوى تعزيز للرأي التالي : ان للقالب الاهمة الكبرى مع ان ذلك لا ينفي اهمية المعاني ، لا سيا وجوه المجاز والتمثيل .

وقد لاحظ ابن الاثير ايضاً اهمية الرصف والتركيب. قال في المثل السائر ص ٧٥: « انك ترى اللفظة تروفك في كلام ثم تراها في كلام آخر فتكرهها ». هذا مع اعتقاده بان الالفاظ مها حسنت فهى خدم للمعانى.

نرى ان ثلاثة من النقاد ألمار ذكرهم بجعاون سر البلاغة في القالب او طريقة الرصف ، دون ان يغفلوا شأن المعاني . وغيرهم كابن الاثير بقد مها على المبنى . لكن اتباع المذهب الاول لاحظوا ان المعاني شائعة في الناس « يعرفها العربي والعجمي

<sup>(</sup>١) المُصَدّر نفسه ص ٢٨٩

والقروي واليدوي » وانها قد تكون مقتبسة مسروقة مجتذبها الشاعر « على مثال تقدّم ورسم فرط » ، وقل من يستطيع تمييز المسروق من المبتكر والجديد من القديم . لكن ابتكار الأديب وشخصته الفذة يظهران حقاً بغير النباس في القالب الذي يصب فيه الفاظه وعباراته ، في الإسلوب الخاص الذي يبتدعه لنفسه وهو الذي يسبه الافرنج Style . وهم ذلك متفقون مع نقاد الغرب الذين يرون في القالب سر الفن و يجعلون قيمة الكانب في اسلوبه ! وطريقة عرضه للافكار . لكن نقاد العرب الفن و يجعلون قيمة الكانب في اسلوبه ! وطريقة عرضه للافكار . لكن نقاد العرب لم يميزوا بين التعبير العلمي والتعبير الفني ولم يتحفظوا بقولهم ان طريقة العرض ركن رئيسي في الشعر و في الفن بينها المعاني تحتفظ بالمقام الاول والرئيسي في نشر العلم . هذا مع ان النفريق حدث بصورة تطبيقية . فالنثر الفني ساد خصوصاً في الترسل ، أما نشر الناليف فكان بسيطاً جافياً عمل احياناً الى الركاكة ، كما نواه في كتب باسلوب انيق مسجع بادي الصنعة ، كر « يتيمة الدهر » للثعالمي مثلا .

كذلك لم يشر نقاد العرب الى مسألة اندماج المعنى مع المبنى مجست يؤلفان وحدة لا انفصام بين اجزائها ، إلا ان بعضهم نو"ه باوتباطها الوثيق. فقال ان المدبر في الرسالة العذراء »: وقد شهوا المعنى الحقي بالروح الحقي، واللفظ الظاهر بالجنان الظاهر . « وقال ابن وشيق : « المعنى ووح واللفظ جسم له ، »

لقد عرف نقاد العرب ، كما رأينا ، كثيراً من المبادى، الاستاطيقية التي شاعت عند نقاد الغرب من قدما، ومحدثين . إلا أن هؤلاء امعنوا في مجثها وتفصيلها بصورة منظمة مسهبة لم يصل اليها نقاد العرب . فبينا نوى الناقد « لألو » مثلًا يضع كتاباً كاملًا في « الفن والأخلاق » ا نوى نقاد العرب يشيرون إلى هذا الموضوع في جملة أو جملتين .

عرف النقاد هذه للبادي. واستنتجوها من شعر شعرائهم وأوردوا عليها الامثلة

<sup>(</sup>١) راجع فصل ﴿ القالبِ فِي الْفُنِّ ﴾

<sup>.</sup> Lalo, Charles, L'art et la morale (1)

من الشعر والنشر الرفيع بينما عرفها الشعراء بصورة بديهية وعرفوا غيرها بما لم يفطن له النقاد ، فالموسيقى اللفظية مثلًا لم ترد في امجات النقاد بصورة مياشرة ، اما الشعراء فجعلوها قوام شعرهم .

ويتضح لنا من مجمل نقدهم انهم شغفو المجال التعبير واناقته وسلاسته ، فكان معظم نقدهم محصوراً في هذه الناحية – اذا استثنينا النقد اللغوي – وساقهم هذا الشغف الى الافراط ، و شغفوا بالشعر لانه تعبير جميل ، حتى أخد ذوا في القرن الرابع المجري يطبقون أحكام الشعر على النثر ، فانتحل الكتاب الفاظ الشعر واناقة عبارته ورثنته الموسيقية ( في السجع ) ومواضيعه في الرسائل ، وشرطو فيه ما شرطوا في الشعر من خيال وموسيقى وتصوير .

و كأنما اللغة العربية نفسها ــ هذه اللغـــة الفصحى التي المخصرت في الادباء والمتأدبين ــ. ظلت طوال حياتها لغة الإناقة والترف ، قلما تلين لغير الشعر والتعبير الفـــــــين .

ولعلنا ورثتا عنهم هذا الميل الى اناقة التعبير او أثرت فينا مدّاهبهم فاصبحنا عباد قوالب وعشاق كلام نؤثر جمال العبارة وموسيقاها ، حتى في نثر العلم والحياة الدوسة.

وتما نلاحظ أيضا أن أولئك النقاد ، على مثال الاستاطيقيين المعاصرين ، حكموا الذوق في نقدهم ورأوا هناك مقاييس ذاتية بجانب المقاييس الموضوعية إلتي جهدوا في جمعها وشرحها . ورأوا أيضا أن الذوق أو الحس الذاتي هو الحكم الاخير حين تفشل الاحكام والقوانين التقليدية . وعرفوا أن الشاعر يستغني بطبعه عن علم العروض واحكام النقاد فقال قدامة : « ومن لا يعلمه (أي علم العروض) ليس يعول في شعر أذا أواد قوله ألا على ذوقه دون الرجوع اليه (أي علم العروض) . . . فكان هذا العلم مما يقال فيه أن الجهل به غير ضائر . » العلم عما يقال فيه أن الجهل به غير ضائر . » ا

وقال صاحب المثل السائر : « ان مدار علم البيان على مدار الذوق السليم الذي هو انفع من ذوق التعليم » ﴿ وقال في مكان آخر : « وهذا لا مجكم فيه غير الذوق

<sup>(</sup>١) نقد الشعر س ٢ ــ ٣

<sup>(</sup>٢) الجلل السائر من ٣ و ص ١٩٢٪ إنساً ١٩٢٪

السليم ولا يقام عليه دليل . ٣

وعرفوا ان الذوق « احساس قليل في الناس » وان بدونه لا يدرك الجال . « ومن هذا الباب قول النابغة : نفس عصام سو دت عصاما . . . » قال الجرجاني : « لا يخفى على من له ذوق ُحسن هذا الاظهار وانله موقعا في النفس وباعثاللاريجية لا يكون اذا قبل :

نفس عصام « سو"دته »۱ .

وقالوا في الحسّ الاستاطيقي : « ان من البيان لسحراً » وان من سمع ابياتا من الشعر الجيد احس لها في نفسه « دبيباً وقشعريرة ».

وقال ابن الاثير وقد طرب لابيات في الحر : « وهـذا معنى مبتدع اشهد انه يفعل بالعقول فعل الحر سكراً ، ويوق كما رقت لطفا ، ويفوح كما فاحت نشرا » ٢

هكذا حكموا على الشعر بواسطة تأثيره في النفس. وقد فرقوا بين الفنات والناقد ورأوا ان النقد فن لذاته يختلف عن فني الشعر والنثر فقالوا: «وقد يمين الشعر من لا يقوله كالبزاز يميز من الثياب ما لم ينسجه، والصير في يخبر من الدنانير مسالم يسبكه ولا ضربه ، حتى أنه لبعرف مقدار ما فيه من الغش وغسيره فينقص قسمته . » "

اما النقد البيئي ونقد شخصة الاديب فقلما نجدلها اثرا في كتب النقد العربي . الا انهم اشاروا الى الفرق الذي يحدثه اختلاف البيئة بين شعر البدو وشعر الحضر فقال الجرجاني في « الوساطة»: «ومن شأن البداوة ان تحدث بعض ذلك و لاجله قال النبي (ص) « من بدا جفا » . ولذلك تجد شعر عدي وهو جاهلي اسلس من شعر الفرزدق ورجز رؤبة وهما آهلان ، لملازمة عدي الحاضرة وإيطانه الريف وبعده عن جلافة البدو وجفاء الاعراب » . ؛

<sup>(</sup>١) دلائل الاعجاز للجرجاني ص ٣٨٤ و ٩٠٠

<sup>(</sup>۲) المثل السائر ص ۱۲۷ ـ ۱۲۸

<sup>(</sup>٣) العمدة ج ١ ص ٥٧

<sup>(</sup>٤) الوساطّة لابي حسن علي بن عبد العزيز الجرّجاني ص ٢١

والجرجاني نفسه يلاحظ ايضاً ما لاختلاف الامزجة والطبائع – عدا اختلاف البيئة – من اثر في شعر الشعراء . قال في الوساطة :

«وُقد كان القوم يختلفون في ذلكوتتباين فيه احوالهم فيرق شعر احدهم ويصلب شعر الآخر ويسهل لفظ احدهم ويتوعر منطق غيره. وانما ذلك بحسب اختلاف

الطبائع وتركيب الحلق فان سلاسة اللفظ تتبع سلاسة الطبع، ودماثة الكلام بقدر

دماثية الخلقة . ي ا

<sup>/ (</sup>١) الوساطة ص ٢١ ايضاً .

### عيوب النقد العربي

لا بـ ت لكل دارس النقد العربي من ان يلاحظ فيه خطة " يلتزمها النقاد وهي انهم يحصرون نقدهم في البيت الواحـــد والمعنى المفرد ، لا يلتفتون الى القصيدة كمجموع ولا يلقون عليها نظرة مجملة موحدة . فنرى الآمدي حين يوازن بسين البحتري والبي تمام يكاد يقتصر في الموازنة على المعنى المفرد ثم على الديباجة او مطلع القصيدة عند كايهها. وقد نوى ابن الاثير اقل تقيداً بهذه الحطة حين يوازن بين قصيدتي البحتري والمنني في وصف الاسد لكن جميع من سبقه من النقــاد كعبد القاهر الجرجاني وصاحب الصناعتين وقدامة بن جعفر في كتابيه ، وسائر من عاصره ، الجرجاني وصاحب الصناعتين وقدامة بن جعفر في كتابيه ، وسائر من عاصره ، قد اكتفوا بنقد البيت دون القصيدة . وسبب ذلك انهم ارادوا ان يكون لكل قد اكتفوا بنقد البيت دون القصيدة . وسبب ذلك انهم ارادوا ان يكون لكل

بيت معنى قائم بنفسه فلا محتاج الى الثاني لاتمام معناه .

قال قدامة بن جعفر في « نقد النثر » : « واعلم ان الشاعر اذا اتى بالمعنى الذي يويد او المعنيين في بيت واحدكان في ذلك اشعر منه اذا اتى بذلك في بيتين» ١ . وهو الذي سرد فنون الشعر جميعها في احد فصوله ومثل على كل منها ببيت واحد وفي النادر ببسيتين ٢ .

ولعلهم نظروا الى القصيدة كعقد من الجوهر وكل بيت فيها جوهرة مستقلة عن اختها وذات حسن خاص بها، ولذا سموا قول الشعر نظماً . وكان الشاعر عندهم شاعر بيت لا شاعر قصيدة وكثيراً ما فضلوا شاعراً لبيت قاله .

<sup>(</sup>۱) نقد النثر س ۷۹.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص ٧٠ ـ ٨٢ . يلاحظ ان قدامة بن جعفر لم يقتصر في كتابه : « نقد النثر » على نقد النثر. \* \*

لكن في نظرتهم هذه اضعافاً لوحدة القصيدة وتشجيعاً لنفككها وتباين اجزائها ، فما اكثر ما تعثر في الشعر العربي على البيت الفريد بجسنه وما اقل ما تعثر على قصيدة حسنة بكاملها ، خالية من الحشو ، تستوي اجزاؤها في الحسن وينحصر موضوعها في فكرة واحدة موسعة . قال ابن الاثير: « ان الشاعر اذا اراد ان يشرح اموراً متعددة ذات معان محتلفة في شعره واحتاج الى الاطالة بان ينظم مئتي بيت او ثلاثمة بيت او اكثر من ذلك ، فانه لا يجيد في الجميع ولا في الكثير من ذلك ، فانه لا يجيد في الجميع ولا في الكثير منه ، بل يجيد في جزء قليل . . . وعلى هذا فاني وأيت العجم يفضلون العرب في هذه النكتة . » ا

وبما 'يعاب ايضاً على النقاد شغفهم بالتفصيل الدقيق واسراف الشرح في مواضيع محدودة ، مثلا امجان السرقات الشعرية في كتاب « الوساطة » وغيره، وفي كتاب « السرار البلاغة » للجرجاني ما يزيد على مئتي صفحة ، أو أكثر من نصف الكتاب في بحث النشبيه والتمثيل والاستعارة والفروق بينها وتفاصيل انواعها ودقائقها ، هذا مع اغقالهم مواضيع أجل شأناً وأكثر شمولاً كالتوسع في بسط اركان البلاغة وعناصر الشعر .

وقد حذ النقاد ابتكار المعاني ، كما اشرنا سابقاً ، ٢ و انكروا المسروق منها والمقتبس والمستلهم من غيره ، وبالغوا في العنت والتمصيص من هذه الناحية ، وانكروا تقييد الشعر بالاخلاق أو بالدين ، كما مر بنا ، فحرروه من ناحية ، لكنهم قيدوه من ناحية اخرى . قيدوه بالاسلوب والقالب ولم يحفلوا بضرورة تطوره من هذه الناحية . فظل الشعر العربي موحد القافية – آلا فيما ندر – ذا اوران تقليدية وابواب ومواضيع تقليدية . ولولا ثورة أبي نواس على الاسلوب وتجديد ابي العلاء في الموضوع لأمكننا القول ان تغير الشعر العربي في اسلوبه وموضوعه ، منذ العصر الاموي حتى العصور الحديثة ، كان معدوماً أو غير جدير بالذكر .

بل ان بعض النقاد حاولوا ان يقيدوا على الشاعر معانية وألفاظه حين امكنهم

<sup>(</sup>١) المثل السائر س ٣٣٤

<sup>﴿ ﴿</sup> ٢ ﴾ مَبِدأَ الطَّرَافَةُ وَالْأَبْتُكَارُ عِدْدٌ ٤ مِنْ ١٠٢٧

ذلك . و شغفوا بالقياس على القديم فقالوا في احد ابيات المتنبي : « تعرّض فيه لوجوه من الطعن منها قوله سُداس وقد زعموا انها غير مروية للعرب وانمها و وي أحاد و ثلاث و رباع و عشار » ا و نقول : ما ضرّ ان يقول « سُداس » قياساً على أحاد و ثلاث ? وجاء في « الموازنة » : « وهذا الذي وصفه ابو تمام ضد ما نطقت به العرب » ٢ و ايضاً : « هذا خلاف ما عليه العرب وضد ما يعرف من معانبها . » ٣

وقد حاول قدامة بن جعفر في « نقد الشعر » تقييد الشاعر بمعان محدودة و انفرد بين زملائه بهذه المحاولة غير الموفقة . قال انه « لما كانت فضائل الناس .... العقل والشجاعة و العدل و العفة ، كان القاصد لمدح الرجال بهذه الاربع الحصال مصياً والمادح بغيرها مخطئا ... وليس بين المرثية والمدحة فصل إلا ان يذكر في اللفظ ما يدل على انه لهالك ، مثل كان وتولى وقضى نحبه وما اشبه ذلك . » ؛

ونحن أذا لمنا النقاد على جمودهم نضع التبعة الاولى على الشعراء لان النقد لفياً يستمد تطوره من تطور الفن وينسحب على اذياله . وقد بلغت محافظة الشعراء على سنن الاقدمين انهم تقيدوا بالقافية الموسحدة وعدوا تنويعها عجزاً .

### مسألا القديق بين الشعر والنثر

يلاحظ طه حسين في مقدمته لنقد النثر ° ان العرب « لما لم يفهمو ا من ارسطو الا ما قاله عن العبارة فانهم لم يلحظو ا اي فارق بين ما هو شعروما هو خطابة ، وكل ما يفرق عندهم بين الشعر والنثر انما هو الوزن والقافية » . فهم لم يفهمو اكتاب «الشعر» لأرسطو الذي ترجمه متى بن يونس في القرن الرابع و لا اجسادوا فهم كتاب الحطابة ( Rhetorica )

<sup>(</sup>١) الوساطة من ٨٤.

<sup>(</sup>۲) الموازنة س ۹ ه .

<sup>(</sup>٣) الموازنة ايضاً ص ٨٦.

<sup>(</sup>٤) نقد النثر لقدامة بن جعفر ص ٢٠ ـ ٣٣٪

<sup>(</sup>٥) مقدمة ﴿ نَقَدُ النُّمُ ﴾ ص١٧٠

ولا تعدم كتب النقد العربي محاولات في التفريق بين الشعر والنثر . فالصابيء يرى ان الشعر اغمض من النثر و اوجز و مواضيعه تختلف عن مواضيع النثر ، فهي في مجموعها وصف وغزل واستجداء بينا مواضيع الترسل خطابية وعظية اخوانية . ويرى ابن الاثير ان الفاظ الشعر غير الفاظ النثر . وللصابىء في الموضوع ملاحظة تشبه النقد الحديث الذي يجعل الشعر نقيض النثر . قال : فجميع ما يستحب في الاول ( اي الشعر ) يستكره في الثاني ( اي النثر ) ا

اكننا لا نخطىء اذا قلنا ان النقاد في امجات البلاغة ووجوه البيان لم يفرقوا تفريقا واضحا بين الشعر والنثر . قال قدامة في « نقد النثر » : « وقد ذكر ناالمعاني السي يصير بها الشعر حسناً وبالجودة موصوفاً ، والمعاني التي يصير بها قبيحا مرذولا ، وقلنا ان الشعر كلام مؤلف فها حسن فيسه فهو في الكلام فبيحا مرذولا ، وقلنا ان الشعر كلام مؤلف فها حسن فيسه فهو في الكلام هناك من اوصاف حد الشعر فاستعمله في الخطابة والتوسل، وكل ما قلناه من معايبه فتجنبه ها هنا . » ٢ وقال العسكري في « الصناعتين » : « الكلام لحسن بسلاسته وسهولته ونصاعته وتخير لفظه . . . . مع قلة ضراوته بل عدمها اصلاحتي لا يكون لها في الالفاظ اثو فتجد المنظوم مثل المنثور في سهولة مطلعه وجودة مقطعه وحسن رصفه وتأليفه وكال صوغه وتوكيبه » . "

ويلاحظ طه احمد ابراهيم في كتاب « تاريخ النقد الادبي عند العرب » ، » ان النقد الادبي عندهم ظهر في الشعر وظلت اكثر بحوثه في الشعر، وان علم البيان ظهر في النثر وظلت اكثر بحوثه في النثر « بل ان من البيانيين من يرى البلاغة و الابداع في النثر وحده ، كصاحب « الطراز » ° وتلك ملاحظة لها قيمتها لكنها لا تخرج عن كونها تعميا . فكتب البيان حافلة بنقد الشعر وبالشواهد الشعرية ، كما هي عن كونها تعميا . فكتب البيان حافلة بنقد الشعر وبالشواهد الشعرية ، كما هي

<sup>(</sup>١) المثل السائر ص ٣٣٣ ـ ٣٢٤

<sup>(</sup>٢) نقد النثر ص ٨٣

<sup>(</sup>٣) الصناعتين (طبعة الاستانة ١٣٢٠ هـ) س ٣٩ \_ ٤٠

<sup>(</sup>٤) ص٦-٣ من ﴿ تَارِيخِ النَّقِدِ الْآدِبِي عَنْدُ الْعُرْبِ »

<sup>(</sup>٠) من كتب البيان المتأخرة

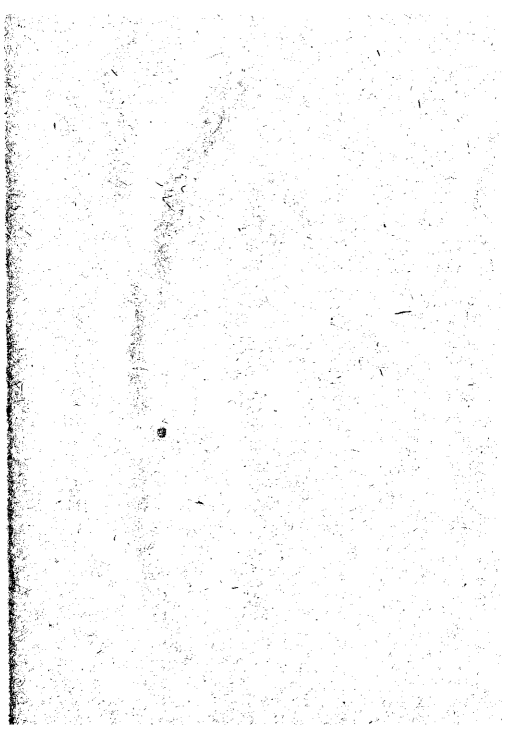
حافلة بنقد النشر وبالشواهد النشرية ، ومنها «اسرار البلاغة » و « نقد الشعر» و «نقد النشر» و «المثل السائر». الا ان هناك كتباً نقدية خاصة بالشعر كطبقات الشعراء لابن سلام و « الوساطة » للجرجاني و « الموازنة » للآمدى .

على ان ضعف التفريق بين الشعر والنثر في العصور الماضية لم يكن مقصورا على نقاد العرب. بل ان نقاد الافرنج ايضا جروا على هذه السنة فجعلوا اصول البيان واحدة الشعر والخطابة وغلبت على شعر شعرائهم المسحة الخطابية افرط تأثرهم بالبيان اللاتيني اليوناني.

جاء في كتاب « نزعات معاصرة في الادب الغربي » : «كان الانقلاب الرومنطيقي ثورة على طرق البيان الكلاسيكي التي سادت في اوروبا منذ القرن السادس عشر حتى الشامن عشر » اذ كان الطلاب يمعنون في درس اللاتينية ولا يدرسون من الادب سوى الانشاء الخطابي و الخطابة اللاتينية ، فتعودوا ان يكتبوا غير ما يفكرون وغير ما يشعرون وان ينظموا ما يفهم الجميع اي باسلوب واضح لانه مخاطب الجماهير . . ولكن ظلت الاساليب الخطابية قوية التأثير في الرومنطيقين بدليل ان لامرتين وهوغو وموسيه جعموا اشعرهم واضحاً منتظاً يشبه الخطب التي و ضعت لتلقى . وقد ثار الرمزيون على هذا المنطق واضحاً منتظاً بديهياً إلهامياً لا مجتاج الى الكلاسيكي وحاولوا ان يستبدلوا بالمنطق العقلي منطقياً بديهياً إلهامياً لا مجتاج الى التسلسل والترتيب الذي يميز الانشاء العلمي او الخطابي . »

وليس غريباً ان يعتمد الشعراء والنقاد اصول البيان الخطابي في نظم الشعر او نقده ، لان كتاب ارسطو في الشعر يقتصر على اصول الشعر الدرامي او التراجيديا ولا يبحث في فلسفة الشعر المطلق ، على طريقة البرناسيين والرمزيين . كذلك لنجينوس الذي بحث سمو العبارة وجلالها في كتابه المسمى « في الجليل » لم يفر ق بين العبارة النثرية والعبارة الشعرية .

كل ذلك يدعونا الى الاعتقاد بان النقد الحديث وحده قد اقام حداً فاصلًا بـين الشعر والخطابة ، وبين الشعر والنثر .



# مصادر البحث ١٠ مصادر اجنبية في علم الجمال

| ، اس | Alain | : | Système des beaux arts.   |
|------|-------|---|---------------------------|
| 7    |       |   | ( Paris, 2ème èd. 1926 ). |

Alain: Vingt lecons sur les beaux-arts. (Nrf — Paris 1931.)

3. Alain: Préliminaires à l'esthétique. ( Nrf - Gallimard, Paris. 7ème éd. )

Baudouin, Charles: Psychanalyse de l'art. ( Paris, Librairie Félix Alcan, 1929 )

5. Brémond, Henri: La poésie pure.

Avec un débat sur le poésie par Robert de Souza (Paris, Bernard Grasset, 1926)

Hoursticg, Louis: L'art et la littérature. (Flammarion 1946).

7. Kant : Critique of Judgment.

Trans. by J. H. Bernard. (Macmillan & Co., London 1914).

8. Lalo, Ch.: Introduction à l'esthétique. ( Paris 1925 ).

9. Lalo, Ch.: L'art et la morale.

( Paris 1922 )

- 10. Lesparre, A. de Gramont : Essai sur le sentiment esthétique. ( Paris, L. Felix Alcan ).

11. Parker, de Witt: The Principles of Aesthetics. (Silver, Burdett & Co., 1920).

12. Puffer E. D.: The Psychology of Beautv. ( Honghton Mifflin & Co., 1905).

13. Tolstoi, Leo: What is art? Trans. from the Russian by Aylmen Maude. (N. Y. Thomas Crowell & Co. 1899).

14. Revue de métaphysique et de morale. ( V. 43, 1936 ).

### ٠٠ مصادر اجنبية في النقد

### 1. Aristotle

De Poetica.

Trans. by Ingram Bywater.

(TheWorks of Aristotle translated into English

Oxford 1924).

 Brunetière, Fernand : Questions de Critique. (Paris, Calmann Lévy, éd. 1889).

3. France, Anatole: La vie littéraire.

(Paris, Calmann Lévy, ed. 1898).

4. Longinus & English Criticism.

by T. R. Heun, M. A.

(Cambridge, 1934).

```
۲ - مصادر عربیة قدیمة
                            ے ۱ ــ قدامة بن جعفر ﴿ تُوفِي ٣١٠ هـ ﴾ ا
                             « نقد الشعر »
﴿ ( مطبعة الحوائب ) قسطنطينية ١٣٠٧ هـ )
                             ٢ - قدامة بن جعفر ٢ - ٣١٠ هـ )
                              « نقد النشر »
                    تجقيق طه حسين وعبد الحميد العبادي
( القاهرة _ مطبعة دار الكتب المصرية ١٩٣٣)
               سم الآمدي ، ابو القاسم الحسن بن بشر ( ٣٧١ ه )
                    « الموازنة بين ابي قام والبحتري »
( مطبعة الجوائب بالاستانة ١٣٣٠ هـ)
     ٤ – القاضي الجرجاني ، ابو الحسن علي بن عبد العزيز ( ٣٩٧ ه )
                     « الوساطة بين المتنبي وخصومه »
( طبع وشرخ احمد عارف الزين صيدا ١٣٣١ هـ)

 ه - العسكري، ابو هلال ( ١٩٥٥ ه )

                              « الصناعتان »
( شرح محمد امين الحانجي ـ مطبعة محمد علي بالازهر ، مصر )
                ( ونسخة آخرى ، طبعة الاستآنة ، ١٣٢٠ ه )
                             ابن رشيق القيرواني ( ٥٦ هـ )
                     « العُمَدة في صناعة الشعر و نقده »
( مطبعة امين هندية بمصر )
                             ٧ - عبد القاهر الجرجاني ( ٤٧١ هـ)
                            « اسرار البلاغة »
( اصدرته دار المنار عصر ۱۹۳۹ م - ۸۳۵۸ ه )
                            م ٨ – عبد القاهر الجرجاني _ ( ٤٧١ هـ )
```

« دَلَائُلُ الْاعْجَازُ » وَبِآخُرُهُ رَسَالَةً فِي الْبَلَاعَةُ

(طبع عطيعة السعادة ، مصر )

س ٩ ــ ابن الأثير الجزري ( ٦٣٧ هـ) م « المثل السائر »

سل السائر » ( المطبعة اليهية عصر ١٣١٢ هـ )

مصادر عربية مديت

٢ ــ طه احمد ابراهيم

« تاريخ النقد الادبي عند العرب من العصر الجاهلي الى القرن الرابع ه » ( القاهرة ، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر ١٩٣٧)

المد الشايب

« اصول النقد الادبي » ( طبعة ثانية ــ مطبعة الاعتاد بمصر ١٩٤٢ )

- 107 -

## فهرست

| · pro         | and the second second |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              | أمقدمة        |
|---------------|-----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|---------------|
| ,             |                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              | عهيد ا        |
|               |                       | e de la companya de l | 1124         |               |
| , <b>V</b> ). |                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              | مگیف ندو      |
| $11^{-2}$     |                       | ت مشتركة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | الجيلة ميزا  | ·             |
| 147           |                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | بعة          | الفن والطب    |
| ۲.            |                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ال           | علامات الج    |
| 7.7           |                       | سع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | اة مع الثنو  | : (١) - الوحا |
|               |                       | ۳.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | _            | (۲)_ تو افق   |
| <b>**</b>     |                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |               |
| 71            |                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              | و التئاس      |
| 70            |                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1.0          | (ع)- التواز   |
| 44            |                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              | (ه) الندر     |
| ۲۸            |                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ار           | (ل)_ النكر    |
| ٣٤            | کو لوحیین             | اسفة والس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ال عند الفار | ﴿ تُعرف الج   |
| 49            |                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              | جال الطبيع    |
| 5             |                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              | اثر الجمال في |
| <b>4</b> •    |                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              | ·             |
| ξÝ            |                       | الية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الأحكام الج  | رِ ما يؤثر في |
| ۰             |                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              | حوافز الفر    |
| 09.           |                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ·            | الفن والذكا   |

| and the second s | وظائف الفن                                                            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| We will be a second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | شخصة الفنان                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | عناصر الفن                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١ – المعنى في الفن                                                    |
| AT A STATE OF THE  | ٧ ــ القالب في الفن                                                   |
| TO THE RESERVE OF THE | ٣ ــ العاطفة في الفن                                                  |
| AA -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ع ــ الامحاء في الفن                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الشعو الشعو                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۱ – الموسيقي                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۲ ــ التصوير                                                          |
| *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٣ ــ قوة الايجاء                                                      |
| 14. 14. 14. 14. 14. 14. 14. 14. 14. 14.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ع ــ الايجاز والصعوبة والغبوض                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ه ــ الالفاظ في الشعر                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٣ ــ العاطفة في الشعر                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٧ ــ الفكرة                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۸ – الموضوع                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كلمة في الشعر الصافي                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | النثر                                                                 |
| 110                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | النقد الجمالي عند العرب                                               |
| The state of the s | ١ _ مبدأ الوحدة                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>٧ ــ مبدأ التقوية</b> و المبدأ التقوية و المبدأ                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ميداً الغاو<br>1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                  |
| TO THE STATE OF TH | <ul> <li>إلى المبدأ الطرافة والابتكار</li> <li>مبدأ الغموض</li> </ul> |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ¥ _ الموسيقى اللفظية                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 10/                                                                   |
| The sold of the sold of the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                       |

| 14.   | ٧ ـــ الشعر و الآخلاق : نظرية الفن للفن |
|-------|-----------------------------------------|
| 14:0  | ٨ ـــ الشعر وألعلم                      |
| 15.   | ٣ مواضيع الشعر والفاظه                  |
| 11.   | ١٠- المعنى والمبنى                      |
| 117   | فيوب النقد العربي                       |
| 169   | مسألة التفريق بين الشعر والنثو          |
| 104   | صادر البحث                              |
| 104   | ٧ – مصادر احنبية في علم الجال           |
| 108   | ٧ - مصادر اجنبية في النقد               |
| . 100 | ٣ - مصادر عربية قديمة                   |
|       | ه ما د ما تا د ما                       |

